


1

Informationsbüro Nicaragua e.V. (Hrsg.)

Her mit dem guten Leben!
Gegenentwürfe zur globalen Krise

Wuppertaler Süd-Nord Kolloquium

mit Beiträgen von:
Gert Eisenbürger, Thomas Fatheuer, Frank Braßel,

Humberto Cholango, Michelle Wenderlich, Niko Paech,
Christa Müller, Andrej Holm, Dirk Gebhardt,

Dorothee Rodenhäuser, Friederike Habermann,
Thomas Seibert

nahua script 14



2 3

Diese Broschüre wurde mit finanzieller Unterstützung

der Stiftung Umwelt und Entwicklung NRW und dem BMZ erstellt.

Der Herausgeber ist für den Inhalt allein verantwortlich.

© 2011 Informationsbüro Nicaragua e.V.
Originalausgabe
Herausgegeben vom Informationsbüro Nicaragua e.V.
Postfach 101320
42013 Wuppertal

Redaktion: Klaus Heß, Sonja Lüddecke, Alexandra Schirmer
Druck: Offset-Druckerei Figge, Wuppertal
Satz und Layout: Uwe Peter, Wuppertal
Coverentwurf in Anlehnung an das Plakat «Her mit dem guten Leben!»
von Philipp Wix (www.imaging-dissent.net)
 
Fotohinweise: Alle Fotos stammen aus dem Archiv 
des Informationsbüro Nicaragua e.V.

Stellungnahmen und Diskussionsbeiträge nehmen wir gerne unter 
info@informationsbuero-nicaragua.org entgegen.

ISBN: 978-3-9814936-1-0

Inhalt

Informationsbüro Nicaragua e.V.	  
Einleitung	 7

Gert Eisenbürger	  
Das Gute Leben als Perspektive? – Lateinamerikas linke Regierungen	 15

Thomas Fatheuer	  
Recht auf Gutes Leben	 23

Humberto Cholango im Interview mit Frank Braßel	  
Das gute Leben in Verfassung und Politik	 29

Michelle Wenderlich	  
Post-Wachstum und Klimagerechtigkeit gehören zusammen:	  
Wege zu neuen Energiekämpfen	 35

Niko Paech	  
Vom Fremdversorgungssyndrom zur Postwachstumsökonomie	 43

Christa Müller 	  
Guerilla Gardening und andere Strategien	  
der Aneignung des städtischen Raums	 53

Dirk Gebhardt/Andrej Holm 	  
Ein Anspruch an die Bewegungen selbst – Zur Theorie und Praxis 	  
der internationalen Kämpfe um das Recht auf Stadt	 65

Dorothee Rodenhäuser 	  
Jenseits des BIP – Alternative Kriterien zur Messung	  
von gesellschaftlicher Entwicklung	 77

Friederike Habermann 	  
Commons & soziale Infrastruktur	 91

Thomas Seibert 	  
Für eine Politik öffentlicher Güter – Erste Annäherungen	 99
Autor_innen	 106



4 5

Y todo esto pasó con nosotros.
Nosotros lo vimos,
nosotros lo admiramos.
Con esta lamentosa y triste suerte
nos vimos angustiados.

En los caminos yacen dardos rotos, 
los cabellos están esparcidos.
Destechadas están las casas,
enrojecidos tienen sus muros.

Gusanos pululan por calles y plazas,
y en las paredes están salpicados los sesos.
Rojas están las aguas, están como teñidas
y cuando las bebimos,
es como si bebiéramos agua de salitre.

Golpeábamos, en tanto, los muros de adobe,
y era nuestra herencia una red de agujeros.
Con los escudos fue su resguardo,
pero ni con escudos puede ser sostenida su soledad.

Auszug aus: Anales de Tlatelolco, Original in Nahuatl, 1528
Spanische Version von Miguel León Portilla,
auf nachfolgender Seite eine eigene Übersetzung ins Deutsche.



6 7

Einleitung 

Die Nahua stammen aus Mexiko und Mittelamerika. 1522/23 wurde die-
ses Gebiet von spanischen Truppen erobert, ihre Städte zerstört, ganze 
Bevölkerungsgruppen ausgerottet. In ihrem Gedicht, übersetzt aus dem 
Nahuatl, beklagen sie die Invasion durch die Spanier_innen und den Ver-
lust der Kontrolle über ihr eigenes Territorium und Schicksal. Die Urbevöl-
kerung wurde durch Krieg und eingeschleppte Krankheiten, sowie Verskla-
vung und Verschleppung nach Panama und Peru dezimiert. Trotzdem sind 
sie mit etwa 2 Millionen Menschen noch heute die größte indigene Volks-
gruppe in Mexiko. Die Bezeichnung leitet sich vom Namen der Sprache 
Nahuatl ab, was «guter Klang, richtige Aussprache» bedeutet. Heutzutage 
bezeichnen sich die Nahua meist als Macehualtin «Bäuer_innen, einfache 
Leute».

Fünfhundert Jahre Kolonialismus haben in den Peripherien vom welt-
weiten Kapitalismus abhängige Gesellschaften zurückgelassen. Latein-
amerikanische Staaten haben seit zweihundert Jahren zwar die nationale 
Unabhängigkeit erkämpft, häufig jedoch ihre wirtschaftliche Abhängigkeit 
als Rohstofflieferanten, Freihandelsterritorien, Absatzmarkt oder Arbeits-
kräftereservoir bewahrt. Die Nahua, Aymara, Quiche und anderen indige-

Informationsbüro Nicaragua e.V.Und das alles passierte mit uns.    
Wir sahen es,            
wunderten uns.
Mit diesem unglücklichen und traurigen
Schicksal peinigte man uns.

Auf den Wegen liegen zerbrochene Pfeile,
die Haare sind verstreut.
Die Häuser sind dachlos,
die Wände gerötet. 

Würmer schwärmen in den Straßen und Plätzen
und an den Wänden sind Gehirne zerspritzt. 
Rot sind die Gewässer, als wären sie gefärbt,
und wenn wir sie trinken, 
ist es, als ob wir Salzwasser trinken. 

Wir schlugen unterdessen auf die Lehmwände,
unser Erbe war ein Netz von Löchern.
Mit dem Schilde ging der Schutz,
aber nicht einmal mit Schilden kann die Einsamkeit ertragen werden.



8 9

nen Völker leben isoliert von den Mehrheitsgesellschaften im Urwald, in 
marginalisierten Ländereien oder am Rande der Städte.

Heute jedoch steckt auch das «Zentrum» in einer globalen Krise, 
die sich als Finanz-, Wirtschafts-, Klima-, und Ernährungskrise gleichzeitig 
manifestiert und zur Krise des politischen Repräsentationssystems auszu-
wachsen beginnt.

Jahrzehnte lang musste sich alles dem Zwang des «ewigen Wachs-
tums» unterordnen: soziale Gerechtigkeit genauso wie ökologische Nach-
haltigkeit. Sei es die verzweifelte Suche nach Energie und Rohstoffen, Hun-
gerkatastrophen in Afrika, das Finanzkasino, der drohende Staatsbankrott 
von EU Ländern oder NRW Kommunen oder die schmelzenden Gletscher 
und Klimakatastrophen: Am Ende wird die Rechnung für diese Politik und 
ihre Folgen so teuer sein, dass sie nicht mehr zu begleichen ist.

Dabei gibt es zahlreiche Gegenentwürfe zur vermeintlichen Alterna-
tiv- und Ausweglosigkeit der Krisenpolitik. Welche Ansätze sinnvolle politi-
sche Alternativen sein können, haben wir im Rahmen der Veranstaltungs-
reihe «Wuppertaler Süd-Nord Kolloquium» breit diskutiert und dabei 
Praxisbeispiele aus Lateinamerika und Europa kennengelernt. Die Ergeb-
nisse dieser Suchprozesse sind in diesem Nahua Script 14 versammelt. Zu 
Anfang und über allem steht unsere einerseits altbackene andererseits 
heute immer noch aktuelle Forderung «Her mit dem guten Leben!».

Da unsere Partnerorganisationen aus Nicaragua und Lateinamerika 
bereits seit vielen Jahren nicht nur Opfer neokolonialer Zuschreibungen 
sondern auch Ideengeber_innen für soziale Organisierungsprozesse sind, 
haben wir hier zuerst hingeschaut: Welche unterschiedlichen Perspekti-
ven werfen die lateinamerikanischen Mitte-Links-Regierungen für grund-
legende Reformen und Veränderungen auf? Der Beitrag des Journalisten 
Gert Eisenbürger hinterfragt, ob hierin auch Perspektiven für ein «gutes 
Leben» aufzuspüren sind, so etwa das Konzept der partizipativen Demo-
kratie, die Verstaatlichung von Betrieben und solidarisch-wirtschaftliche 
Länderkooperationen. Doch kann diese Politik wirklich konsequent umge-
setzt werden? Oder scheitert die Realisierung der eigenen Utopien an der 
Realpolitik? Unter welchen gesellschaftlichen Voraussetzungen können 
Konzepte alternativer Entwicklungen in Lateinamerika wirksam werden? 
Welche Herausforderungen ergeben sich daraus für die sozialen Bewe-
gungen? Und wie werden diese Entwicklungen hier in Europa reflektiert? 

In Bolivien sowie in Ecuador ist das «gute Leben» (Buen Vivir) zur 

höchsten Priorität in den neuen Verfassungen geworden. Vor dem Hinter-
grund regionaler indigener Lebensrealitäten stellt das Konzept des Guten 
Lebens dem herrschenden Wachstumsparadigma eine gesellschaftliche 
Idee für ein Leben in Demokratie und gemeinschaftlichem Wirtschaften, 
politischer Gleichberechtigung und im Einklang mit der Natur gegenüber. 
Den Verfechter_innen ist sehr wichtig, damit die indigenen und nicht-
kolonialen Wurzeln zu betonen. Was macht also das Konzept des Buen 
Vivir aus? Wie funktioniert die Anwendung des Buen Vivir im politischen 
Alltag? Der Sozialwissenschaftler und Philologe Thomas Fatheuer, der das 
Büro der Heinrich Böll Stiftung in Brasilien bis 2010 leitete, wirft einen 
Blick auf neue Konzepte aus dem Andenraum und die darüber geführte 
gesellschaftliche Debatte.

Das Buen Vivir ist mittlerweile auch in Deutschland in aller Munde; 
fast eine neue Mode. Aber ist es wirklich ein Konzept für die Städte, wo 
inzwischen die Mehrheit der Weltbevölkerung lebt? Formuliert es eine 
Antwort auf die globale Krise und die Zerstörung der Welt? Können wir uns 
– aus einem europäischen Kontext heraus – positiv darauf beziehen und 
Impulse für unsere politische Praxis hier gewinnen? Humberto Cholango, 
Vorsitzender des ecuadorianischen Indígenadachverbandes CONAIE, ist 
überzeugt, dass das Konzept auch real jenseits der kollektiven, ländlichen 
Erfahrungen der indigenen Gemeinden mit Leben gefüllt werden kann.

Vorerst aber beherrscht immer noch die Propagierung des Wirt-
schaftswachstums – sei es zur Steigerung des allgemeinen Wohlstands 
oder als Lösung der gesellschaftlichen Probleme – das Denken und die 
herrschende Politik in unserer Gesellschaft, obwohl die Grenzen des 
Wachstums spürbar sind und unser Wirtschaftssystem vor dem Kollaps 
steht: Massenarbeitslosigkeit und Prekarisierung sowie ein Kahlschlag 
der kulturellen und sozialen Infrastruktur sind überall zu beobachten. Die 
Schere zwischen Reich und Arm klafft in Deutschland und global weit aus-
einander und je ungleicher eine Gesellschaft, desto schlechter ist auch 
ihr Gesundheitszustand. Ressourcenkriege und Umweltzerstörungen ver-
nichten Lebensgrundlagen, weltweit hungern eine Milliarde Menschen. 
Geht Wirtschaft auch ohne Wachstum? Was brauchen wir um unsere 
Bedürfnisse zu stillen? Und wie kann eine Post-Wachstumsgesellschaft 
aussehen? Diese Fragen werden in zwei Beiträgen beantwortet. 

Für Michelle Wenderlich, Politikwissenschaftlerin und Mitglied von 
gegenstromberlin, ist Energieproduktion und -verteilung der Sektor, in 



10 11

dem eine Reorganisation vordringlich ist. Sie ist deshalb strategisch, weil 
das Energiesystem ohnehin geändert werden muss. Als große soziale 
Bewegung in Deutschland kann die Bewegung zur Energiepolitik die Idee 
der Gemeinschaftsgüter, der sozialen Prioritäten und Kontrolle anpacken. 
Energiedemokratie bedeutet, über die Art des Energiesystems, das wir 
wollen, und über seine demokratische Organisation zu entscheiden. 

Der Volkswirtschaftler Niko Paech stellt Alternativen hin zu einer 
Post-Wachstumsökonomie dar. Dabei sieht er eine Verkürzung der Wert-
schöpfungskette, die Einführung von regional begrenzten Währungen und 
den Übergang von Fremdversorgungs- zu Selbstversorgungsstrukturen, die 
Entwicklung einer gemeinschaftlichen Produktion und der nachhaltigen 
Umgestaltung und drastischen Reduzierung des industriellen Komplexes.

Umverteilung der vorhandenen Arbeit, mehr Zeitautonomie und 
eine neue Konsumkultur sind denn auch die wesentlichen Bestandteile 
für praktisch-persönliches Handeln; offen bleibt, so die Kritiker_innen, ob 
«Entwachstum» bei Fortbestand der kapitalistischen Wirtschaftsweise 
möglich ist oder ob dadurch die sozialen Ungleichheiten verschärft wer-
den und eine wirtschaftliche Schrumpfung nur bei Überwindung des Kapi-
talismus geht.

Praktische Ansätze für eine neue Konsumkultur, die Entwicklung 
von Selbstversorgungsstrukturen und einer gemeinschaftlichen Produk-
tion erkennen wir beim Urban Gardening, dem Gärtnern mitten in der 
Stadt, was in den Metropolen des Globalen Südens schon lange an der 
Tagesordnung ist. Nach Christa Müller, Soziologin und Gesellschafterin der 
Stiftungsgemeinschaft anstiftung&ertomis, geht es hier weniger um eine 
Existenzsicherung als um neue Formen des Politischen: Das temporäre 
Anlegen von Kartoffelackern in ausgedienten Autoreifen am Straßenrand 
wird zur symbolträchtigen Intervention im öffentlichen Raum, der zurück-
erobert werden soll von der einseitigen Belagerung durch Kommerz, Beton 
und motorisierten Verkehr. Dabei sensibilisieren Guerilla Gardener den 
Blick für fehlende Lebensqualität in den unwirtlichen Räumen der Städte 
und verweisen zugleich auf Planungsdefizite und verfehlte Stadtpolitik. 

«Nehmen wir uns das Recht auf Stadt! Es liegt auf der Straße, es 
hängt in Bäumen und versteckt sich unter Pflastersteinen.» Die Stadt 
sollte ein Raum sein, der allen gehört – unabhängig von sozialer oder 
nationaler Zugehörigkeit. Mit der stetig steigenden wirtschaftlichen und 
politischen Bedeutung der Städte setzt sich die neoliberale Neustrukturie-



12 13

rung der Gesellschaft verstärkt in den Städten um und wird dort sichtbar. 
Unter dem Motto Recht auf die Stadt konstituieren sich weltweit neue 
städtische Protestbewegungen, die eigene Ansprüche an den städtischen 
Entwicklungen einfordern. Gesellschaftliche Utopien und Alternativen 
sind daher in immer stärkerem Maß auch Alternativen für die Organisa-
tion des Städtischen. Die Welt-Charta definiert das Recht auf die Stadt als 
«gleiches Nutzungsrecht von Städten innerhalb der Prinzipien der Nach-
haltigkeit, Demokratie, Chancengleichheit und sozialer Gerechtigkeit», als 
«kollektives Recht der BewohnerInnen, insbesondere der benachteiligten 
und marginalisierten Gruppen.» Der Beitrag von Andrej Holm und Dirk 
Gebhardt entwickelt «das Recht auf die Stadt» aus verschiedenen Blick-
winkeln:

–– erstens die Stadt als zentraler Ausgangspunkt für Produktion, Ver-
teilung und Konsumtion, und damit Protest- und Mobilisierungs-
raum alltäglicher und politischer Kämpfe

–– zweitens das Recht auf Stadt als Projektionsmöglichkeiten für 
gegenhegemoniale Visionen der Stadtentwicklung, einer Umver-
teilung der vorhandenen Ressourcen mit dem Recht auf Mitge-
staltung auf allen Ebenen im Sinne einer «urbanen Demokratie»

–– drittens als Sammelbegriff für realpolitische Forderungen nach 
den Leistungen und Qualitäten der urbanisierten Gesellschaft und 

–– viertens für einen spezifischen, eher horizontalen Organisierungs-
ansatz städtischer sozialer Bewegungen, wie z.B. die «Recht-auf-
Stadt-Netzwerke».

Hier scheint das Potenzial eines neuen Internationalismus erkenn-
bar, in dem die sozialen Bewegungen des Nordens von denen des Südens 
lernen können. 

Schließlich haben wir nach Kriterien zur Messung von gesellschaft-
licher Entwicklung gefragt. Bisher galt das Bruttoinlandsprodukt (BIP) als 
entscheidender Indikator, um die Entwicklung eines Staates zu messen. 
Negativfolgen von wirtschaftlichem Wachstum wie Umweltzerstörung, 
Ressourcenverbrauch und Verteilungsungerechtigkeiten wurden hier aus-
geblendet. Die Sozialwissenschaftlerin Rodenhäuser stellt ein Konzept zur 
Messung gesellschaftlicher Wohlfahrt und ökologischer Nachhaltigkeit 
vor, bei dem Mensch und Natur im Mittelpunkt stehen. Der «Nationale 
Wohlfahrtsindex» bezieht die im BIP vernachlässigten Wohlfahrtsleis-
tungen, wie z.B. Hausarbeit oder Ehrenamt, mit ein. Negativ bilanziert 

werden dagegen Umweltschäden. Auch soziale Faktoren wie Verteilungs-
gerechtigkeit, öffentliche Ausgaben für Gesundheit und Bildung werden 
berücksichtigt. Die Ergebnisse sind aufschlussreich und werfen spannende 
Fragen auf: Fordert Wirtschaftswachstum Verteilungsungerechtigkeiten 
und Umweltzerstörung? Und wie kann Wirtschafts-, Umwelt- und Sozial-
politik in einer Gesellschaft ohne die Leitvorstellung eines ständigen Wirt-
schaftswachstums gestaltet werden?

Unser Leben basiert auf Ressourcen: auf der Vielfalt der Natur, auf 
sozialen Freiräumen, auf Bildung und Wissenschaft und der digitalen Welt. 
Und im Grunde ist von allem genug für alle da. Doch diese Ressourcen 
werden privatisiert und massiv übernutzt, anstatt Zugangs-, Nutzungs- 
und Teilhaberechte an ihnen weltweit nach selbst gesetzten und lokal 
angepassten Regeln kollektiv zu bestimmen und sie somit als Gemeingü-
ter (Commons) zu nutzen. 

Für die Ökonomin Friederike Habermann sind die Commons eine 
Antwort auf die scheinbare politische Alternativlosigkeit. Sie sieht eine 
Zukunft in Gemeingütern, da sie uns eine Gesellschaft struktureller 
Gemeinschaftlichkeit ermöglichen. Nur, wenn unsere Infrastruktur sich 
an sozialen Gesichtspunkten orientiert und nicht mehr am Machthunger 
und Bereicherungswahn einzelner, könnten wir es schaffen, Bildung und 
Gesundheitsversorgung für alle sowie Klimagerechtigkeit und eine welt-
weite Ernährungssouveränität sicher zu stellen. Für den Philosophen Tho-
mas Seibert braucht es «soziale Infrastrukturen», um über die beispielhaf-
ten «harmonischen Inseln» im Kapitalismus hinaus wirkliche gesellschaft-
liche Veränderungsprozesse in Gang zu setzen.

Mit diesem Sammelband setzen wir die Reihe der Nahua Scripte 
fort. Titel wie «LandLos – Berichte und Gespräche zur Landfrage in Mit-
telamerika», «Recht auf Stadt – Gemeinwohlorientierte Selbstorganisa-
tion in Lateinamerika» und «Her mit dem Guten Leben – Gegenentwürfe 
zur globalen Krise» künden von einer anderen Form des Austauschs, den 
wir mit unseren Partnerorganisationen aus Nicaragua und Lateinamerika 
bereits seit vielen Jahren durchaus in einem Wechsel der Perspektiven 
erleben, der beiden Seiten nützlich sein kann. Es ist dies eine mögliche – 
kleine – Form der Wiedergutmachung des historischen Kolonialismus der 
Europäer_innen an den Nahua und vielen anderen und der Versuch eines 
Weges hin zu einem guten Leben für alle.



14 15

Das Gute Leben als Perspektive?
– Lateinamerikas linke Regierungen

Seit 1999 haben in einer Reihe lateinamerikanischer Länder Mitte-Links-
Koalitionen die Regierungsgeschäfte übernommen. Damit ergeben sich 
auf dem Subkontinent Perspektiven für grundlegende Reformen und Ver-
änderungen. Nachfolgend soll die aktuelle politische Konjunktur in Latein-
amerika und deren Vorgeschichte kurz skizziert werden. Ein solch knapper 
Überblick kann nur sehr generalisierend sein und nicht auf die enormen 
ökonomischen und politischen Unterschiede zwischen den verschiedenen 
Ländern, etwa einer industrialisierten Regionalmacht wie Brasilien, einem 
ölproduzierenden Land wie Venezuela und einem kleinen zentralamerika-
nischen Staat wie El Salvador eingehen.

In den 80er und 90er Jahren amtierten in Lateinamerika fast durchgän-
gig neoliberale Regierungen. Vor dem Hintergrund hoher Staatsschulden 
setzten sie vor allem die Programme der internationalen Finanzinstitutio-
nen wie Internationaler Währungsfonds (IWF), Weltbank und Interameri-
kanische Entwicklungsbank um. Das bedeutete: Sparhaushalte, Privatisie-

Gert Eisenbürger



16 17

rung öffentlicher Unternehmen und die weitgehende Zerstörung sozialer 
Sicherungssysteme.

Vor allem wurden die Volkswirtschaften Lateinamerikas grundle-
gend umstrukturiert. Bis in die siebziger Jahre war die Industrialisierung 
das Ziel der Wirtschaftspolitik. Importsubstituierung hieß die Parole: Statt 
Güter zu importieren sollten sie im eigenen Land hergestellt werden. Um 
die entstehende Industrie gegen billigere Waren aus Nordamerika und 
Europa zu schützen, wurden Schutzzölle erhoben. Das widersprach den 
Interessen der transnationalen Konzerne aus den USA und Europa, die 
auch in Richtung Lateinamerika expandieren wollten. Die so genannte 
Schuldenkrise war der Hebel, mit der sich die multinationalen Unterneh-
men den ungehinderten Zugang zu den Märkten Lateinamerikas sicherten 
– die Marktöffnung gehörte stets zu den Bedingungen des Internationalen 
Währungsfonds (IWF) für die Gewährung von Krediten.

Statt eigene, nicht konkurrenzfähige Industrien aufzubauen – so die 
neoliberale Logik – sollten die lateinamerikanischen Länder ihre kompa-
rativen Kostenvorteile nutzen, Industrieprodukte importieren und das 
zum Weltmarkt beisteuern, was sie kostengünstig liefern konnten. Und 
das waren Rohstoffe – Bodenschätze und Agrarprodukte. Dieses Modell 
nennt man Extraktivismus. Soziale Bewegungen, kritische Nichtregie-
rungsorganisationen und ökologische Wissenschaftler/innen stellen das 
extraktivistische Wirtschaften seit langem in Frage. Es degradiere die 
Länder Lateinamerikas zu dem, was sie in der Kolonialzeit waren: zu Roh-
stofflieferanten. Zudem habe die intensive Rohstoffausbeutung enorme 
ökologische Kosten: Im Bergbau würden Chemikalien eingesetzt, die 
Flüsse, Bäche und das Grundwasser verseuchen, in der agroindustriellen 
Landwirtschaft, etwa in der Produktion von Soja, das im großen Umfang 
als Futtermittel nach Europa und Asien exportiert wird, würden Agrargifte 
und Stickstoffdünger verwendet, die die Böden zerstören und den Klima-
wandel beschleunigen. Hinzu komme eine enorme Besitzkonzentration.

Durch die Privatisierung öffentlicher Unternehmen (z.B. in den Bereichen 
Telekommunikation, Elektrizität, Wasser) gelang es den neoliberalen 
Regierungen kurzfristig, die Staatshaushalte zu entlasten. Mit der Forcie-
rung der Rohstoffexporte konnten Devisen erwirtschaftet und der Schul-
dendienst bedient werden. Teilweise erzielten die neoliberalen Staaten 
in den späten achtziger und frühen neunziger Jahren erhebliche Wachs-

tumsraten, die Einkommen der begüterten Schichten stiegen kräftig an.
Die neoliberale Politik führte aber auch zu breiter De-Industrialisie-

rung und konnte keines der drängenden Probleme wie Arbeitslosigkeit, 
soziale Unsicherheit und Kriminalität, Perspektivlosigkeit für die junge 
Generation, Altersarmut und Niedergang des Bildungs- und Gesundheits-
wesens lösen. Unterdessen veränderte sie die sozialen Verhältnisse nach-
haltig. Feste Arbeitsverträge wurden seltener, prekäre Beschäftigung, Sai-
sonarbeit oder informelle Tätigkeiten, etwa im Straßenhandel, die Regel.

Dies schwächte die Gewerkschaften, da Streiks als Kampfmittel 
schwerer anzuwenden und erfolgreich einzusetzen waren. In den Kämp-
fen gegen die neoliberale Politik traten aber neue Akteure auf: Land
losenbewegungen, indigene Vereinigungen, bäuerliche und städtische 
Frauengruppen, Nachbarschaftsräte. Diese entwickelten alternative 
Aktionsformen wie Besetzungen, Straßenblockaden, Belagerungen öffent-
licher Gebäude.

Von der Unzufriedenheit profitierten auch linke Wahlalternativen. Die 
Linke war in Lateinamerika lange in der Defensive gewesen. Die Repres-
sion in der Phase der Militärdiktaturen, der Zusammenbruch des realen 
Sozialismus und die zeitweilige Hegemonie politischer Konzepte, die Indi-
vidualisierung und Entstaatlichung proklamierten, hatten soziale Politik
ansätze an den Rand gedrängt. Dazu kamen eigene Defizite, wie elitäre 
Avantgardeansprüche gegenüber den sozialen Bewegungen, fehlende  
Politikansätze, interne Demokratie und machistische Strukturen. Deshalb 
und weil der Überlebenskampf kaum noch Zeit für politische Aktivitä-
ten ließ, liefen den etablierten linken Parteien viele Mitglieder weg. Die 
genannten Defizite sind indessen bis heute keineswegs überwunden und 
die linken Bündnisse verfügen nicht annähernd über die Massenbasis, 
wie sie etwa die chilenische Unidad Popular in den frühen 70er Jahren 
hatte.

Von den bei Wahlen antretenden Linksparteien – in der Regel waren 
es keine originär linken Alternativen, sondern breite Mitte-Links-Bünd-
nisse – erwarteten die sozialen Bewegungen, aber auch große Teile der 
Bevölkerung eine Abkehr vom neoliberalen Modell: Seit 1999 kamen in 
acht Ländern Lateinamerikas linke Bündnisse an die Regierung: in Venezu-
ela, Brasilien, Uruguay, Bolivien, Nicaragua, Ecuador, Paraguay, El Salvador. 
Dazu kommen noch Argentinien und Peru, deren Regierungen sich nicht 



18 19

als sozialistisch oder sozialdemokratisch bezeichnen, aber das neoliberale 
Modell ablehnen und die nationale Souveränität ihrer Länder betonen.
Der erste Wahlsieg der Linken gelang im Februar 1999 Hugo Chávez in 
Venezuela. Das Land ist einer der wichtigsten Ölproduzenten weltweit, 
der staatliche Erdölkonzern PDVSA erwirtschaftet den größten Teil der 
Staatseinnahmen. Chávez lenkte diese Gelder, von denen bis dahin vor 
allem die Ober- und Mittelschichten profitiert hatten, teilweise in Sozial-, 
Gesundheits- und Bildungsprojekte für die arme Bevölkerung um. Seine 
Regierung verabschiedete ein Agrarreformgesetz, das es Landlosen 
ermöglicht, brachliegendes Land zu beanspruchen und dafür Eigentums-
titel zu erhalten. Abgesehen von der Landreform und der Verstaatlichung 
einiger insolventer – teilweise von den Belegschaften besetzter – Betriebe, 
hat die Regierung Chávez nicht in die Eigentumsverhältnisse eingegriffen. 
Außenpolitisch fördert sie die lateinamerikanische Integration und greift 
die US-Politik an. Gleichzeitig bleibt Venezuela neben Mexiko wichtigster 
Öllieferant der USA und erfüllt alle diesbezüglichen Verträge gewissen-
haft. Die Regierung Chávez bezeichnet ihre Politik als «bolivarianisch», 
bezugnehmend auf Simón Bolívar, den Führer der bürgerlich-antikolonia-
len Bewegung gegen die spanische Kolonialmacht Anfang des 19. Jahrhun-
derts. Bolívars Ziel war ein geeintes Südamerika, weil es sich nur vereint 
gegen die Vereinigten Staaten von Nordamerika behaupten könne.

Bedeuten die linken Regierungen nun tatsächlich eine Abkehr vom Neoli-
beralismus und eine neue Politik für Lateinamerika? Nach den bisherigen 
Erfahrungen sind Zweifel angebracht. In Brasilien, Paraguay, Uruguay und 
El Salvador gab es einige vorsichtige Reformen und ebenso wie in Nica-
ragua den Ausbau von Sozialprogrammen für die ärmsten Bevölkerungs-
schichten. In Ecuador, Venezuela und Bolivien geht der Veränderungspro-
zess etwas weiter, ist aber im wirtschaftspolitischen Bereich auch nicht 
sehr tiefgreifend.

Zwar hat keine der Mitte-Links-Regierungen die neoliberale Politik 
ihrer Vorgängerinnen umstandslos fortgeführt. Es wurde nicht weiter pri-
vatisiert, in einigen Fällen wurden desaströse Privatisierungen (etwa die der 
Fluggesellschaft Aerolineas Argentinas oder die der argentinschen Renten-
versicherung) rückgängig gemacht. Bei der Agrarreform in Venezuela wurde 
in bescheidenem Umfang brachliegendes Land von Großgrundbesitzern 
enteignet und an Landlose oder Kleinbauern und -bäuerinnen übergeben.



20 21

Aber weitergehendere Umverteilungen und Eingriffe in Eigentums-
verhältnisse hat es nirgendwo gegeben und wird es in absehbarer Zeit 
auch nicht geben. Selbst die Einführung einer progressiven Besteuerung, 
das heißt, dass für größere Einkommen höhere Steuersätze gelten als 
für kleinere, wie es in der Bundesrepublik und den meisten EU-Staaten 
die Regel ist und auch in den Programmen der meisten Linksparteien in 
Lateinamerika gefordert wird, wurde nur in wenigen Ländern durchge-
setzt. Steuern werden weiterhin fast ausschließlich auf Konsum, d. h. über 
Mehrwertsteuern, und nicht auf Einkünfte erhoben.

Vor allem aber haben sich die Mitte-Links-Regierungen nicht vom 
erwähnten extraktivistischen Rohstoffexportmodell verabschiedet – Aus-
nahmen bilden Brasilien, das wegen seines hohen Industrialisierungsgra-
des eine relativ differenzierte Exportstruktur hat, und El Salvador, wo die 
in den so genannten Maquiladoras (Lohnveredelungsbetrieben) herge-
stellten Textilien zum wichtigsten Exportprodukt avanciert sind. Aber dort 
werden nur eingeführte Stoffe zu Niedrigstlöhnen verarbeitet und dann 
wieder ausgeführt, ein Technologietransfer findet nicht statt.

Die anderen Länder sind weiterhin vom Export weniger Agrarpro-
dukte und Rohstoffe abhängig: Venezuela und Ecuador vom Erdöl, Boli-
vien vom Erdgas und Mineralien, Peru von Erzen und anderen Bergbau-
produkten, Argentinien von Soja, Weizen, Wolle und Fleisch, Uruguay von 
Wolle, Fleisch, Reis und Zellulose, Nicaragua von Kaffee und Bananen, El 
Salvador neben den erwähnten Billigtextilien weiterhin vom Kaffee.

Die vor allem der Nachfrage aus China und anderen asiatischen Öko-
nomien geschuldeten hohen Weltmarktpreise für Rohstoffe lassen auch 
die neuen Regierungen an dem Rohstoffexportmodell festhalten – trotz 
der oben erwähnten ökologischen Kosten. Man beginnt zwar in begrenz-
tem Umfang, einige eigene industrielle Kapazitäten zu fördern, aber das 
Gros der Investitionen geht weiter in den Ausbau der Infrastruktur für die 
Rohstoffexporte.

Die Regierungen versuchen allerdings, den Ausverkauf ihrer natürli-
chen (Rohstoffe) und gesellschaftlichen (öffentliche Unternehmen) Reich-
tümer zu stoppen und höhere Erlöse für die Rohstoffe zu erzielen. Damit 
die Volkswirtschaften von den steigenden Weltmarktpreisen profitieren 
und die Regierungen zusätzliche Einnahmen für ihre sozialen und infra-
strukturellen Projekte einsetzen können, müssen sie jedoch erst einmal 
daran partizipieren. Bislang strichen vor allem internationale Minenunter-

nehmen die zusätzlichen Gewinne ein. Die bolivianische Regierung unter 
Evo Morales hat 2006 vorgemacht, wie Konzerne zu besseren Konditionen 
für die Produzentenländer bewogen werden können. Sie hatte die Unter-
nehmen vor die Wahl gestellt, entweder die Verträge über die Ausbeu-
tung der Bodenschätze neu zu verhandeln oder die Nationalisierung der 
Unternehmen hinzunehmen. Es wurde neu verhandelt!

Die ökonomischen Handlungsspielräume der Mitte-Links-Regierungen in 
Lateinamerika sind sicherlich begrenzt. Sie können die langfristigen Ver-
träge ihrer Vorgängerinnen mit internationalen Unternehmen und Ban-
ken nicht einfach rückgängig machen, weil sie dann vor internationalen 
Gerichten wie dem bei der Weltbank angesiedelten ICSID verklagt und 
regresspflichtig gemacht würden. Zudem ist die Schuldenkrise in den 
meisten Ländern Lateinamerikas keineswegs überwunden. Zwar ist die 
Lage nicht mehr so dramatisch wie in den achtziger und neunziger Jahren 
des 20. Jahrhunderts. Dennoch fließen weiterhin im großen Umfang Gel-
der, die dringend für Investitionen in die öffentliche und soziale Infrastruk-
tur gebraucht würden, an die internationalen Banken – als Schuldendienst 
für Kredite, die die Banken in den siebziger Jahren illegitimen Militärdikta-
turen bewilligt hatten.

Der Sturz der Regierung Salvador Allendes 1973 in Chile oder auch 
der Putschversuch gegen Hugo Chávez 2002 in Venezuela haben gezeigt, 
dass Lateinamerikas Eliten nicht bereit sind, politische Veränderungen 
hinzunehmen, die ihren Interessen zuwiderlaufen. Sie scheren sich dann 
nicht um demokratische Wahlen, sondern versuchen, solche Regierungen 
mit Gewalt zu stürzen – oft mit Unterstützung der jeweiligen US-Admi-
nistrationen. In Chile hatten sie damit 1973 Erfolg, in Venezuela sind sie 
2002 gescheitert. Um solche Polarisierungen zu verhindern, versuchen 
die Regierungen in Brasilien, Paraguay, Uruguay und El Salvador alles zu 
vermeiden, was die traditionellen Eliten verärgern könnte. So konnten 
zwar in allen Ländern, in denen Mitte-Links-Bündnisse in der Regierungs-
verantwortung stehen, soziale Verbesserungen für ärmere Bevölkerungs-
sektoren und die Mittelschichten erreicht werden, von einem alternativen 
ökonomischen Modell jenseits des Neoliberalismus ist bisher aber nur 
sehr wenig zu erkennen.



22 23

Recht auf Gutes Leben

Her mit dem Guten Leben? Zwei Länder dieser Welt scheinen es damit 
ernst zu meinen: Ecuador und Bolivien haben das «Recht auf Gutes Leben» 
in ihre Verfassungen geschrieben. Auf Spanisch klingt es noch schöner: 
Buen Vivir. Aber eigentlich berufen sich beide Länder auf die Tradition der 
indigenen Völker: Sumak Kawsay heißt das uralte Prinzip eines Lebens in 
Harmonie mit der Natur und der Gemeinschaft. Ist das nur eine der absur-
den Meldungen, wie jene über Kommunen, die per Gesetz das Sterben 
verbieten wollen? Ich denke, es ist doch mehr als das und dass es sich 
lohnt, einen Blick auf neue Konzepte aus dem Andenraum zu werfen.

Es ist kein Zufall, dass die Idee des Buen Vivir gerade in den Anden-
staaten Bolivien und Ecuador an Einfluss gewonnen hat. In beiden Län-
dern stellen indigene Völker einen Großteil der Bevölkerung, in Bolivien 
sogar die Mehrheit. Die Wahl des Indigenenführers Evo Morales zum Prä-
sidenten Boliviens hat weltweit Aufmerksamkeit erregt. Für viele Indigene 
war dies ein Zeichen, dass die Kolonialzeit nun endgültig überwunden ist. 
Beide Länder erarbeiteten eine Verfassung, die die Rechte indigener Völ-
ker stärkt, ihre Sprachen anerkennt, ja ihnen sogar eine Rechtssprechung 

Thomas Fatheuer



24 25

nach ihren Traditionen erlaubt, wenn diese nicht den Menschenrechten 
widersprechen. Die Verfassungen wurden durch Volksentscheide mit gro-
ßen Mehrheiten angenommen.

Aber beide Regierungen verstehen sich auch als Teil des «progressi-
ven Lagers» in Lateinamerika, was auch immer das heißen mag. Sie haben 
die staatliche Beteiligung an der Ausbeutung der Bodenschätze (Gas und 
Erdöl) ausgebaut und dadurch deutlich die Staatseinnahmen erhöht. Diese 
haben sie für Sozialprogramme genutzt, die den Ärmsten zugute kommen. 
Sowohl Evo Morales wie auch Rafael Correa in Ecuador sind inzwischen 
wiedergewählt worden, sie haben in ihren Ländern, im Vergleich zur jüngs-
ten Geschichte, eine große politische Stabilität erreicht. Und sogar der IWF 
hat die Wirtschaftspolitik beider Staaten gelobt, weil sie ihre Sozialpolitik 
nicht durch Schuldenaufnahmen finanzieren. 

Buen Vivir – Annäherungen

Buen Vivir – das gute Leben, das klingt vertraut. Aber gerade diese schein-
bare Vertrautheit öffnet den Weg zu allzu leichten Missverständnissen. So 
ist für viele die Assoziation zum Dolce Vita naheliegend oder die Vermu-
tung, dass es sich dabei nur um eine Neuauflage der Suche nach Lebens-
qualität handelt. Buen Vivir ist scharf abgegrenzt von der Idee des indivi-
duellen guten Lebens. Es ist nur im sozialen Zusammenhang denkbar, ver-
mittelt durch die Gemeinschaft (comunidad), in der die Menschen leben.

Buen Vivir bezieht auch das menschliche Naturverhältnis ein, es 
strebt die Harmonie mit der Natur an und verurteilt die Überausbeu-
tung der natürlichen Ressourcen. Die südamerikanische Debatte um das 
Buen Vivir können wir nur verstehen, wenn wir den konkreten Kontext, 
aus dem sie entstanden ist, nicht ignorieren. Buen Vivir ist zutiefst in den 
indigenen, andinen Traditionen verwurzelt. Das erschwert ein unmittelba-
res Verständnis des Buen Vivir für diejenigen, die diese Traditionen nicht 
teilen. Aber die verfassungsgebenden Prozesse in Bolivien und Ecuador 
können auch als Versuch der Kommunikation zwischen indigenen und 
okzidentalen Konzepten verstanden werden. Schließlich besteht ja der 
Anspruch, indigene Konzepte in einen Staatsentwurf einzuspeisen. Von 
grundlegender Bedeutung ist auch die Komplexität des Konzeptes. Wie 
jedes komplexe Konzept entzieht sich Buen Vivir einfachen Definitionen. 
Eduardo Gudynas weist zurecht darauf hin, dass Buen Vivir «ein Konzept 

in Konstruktion ist», das in unterschiedlichsten Kontexten keimt und das 
gerade durch seine Pluralität gekennzeichnet ist (Gudynas 2011, S.1).

Um das Buen Vivir hat sich eine vielfältige und lebendige Debatte ent-
faltet, die in Europa kaum rezipiert wird. David Choquehuanca Céspedes, 
der Außenminister Bolivens, versucht die Idee des Buen Vivir folgenderma-
ßen zu fassen:

«Die übertriebene und grenzenlose Industrialisierung durch die okzi-
dentalen Akkumulationsmodelle bietet keine Lösung für die Menschheit.» 
(Cespedes 2010, S.8)

Buen Vivir ist eine Kultur des Lebens, die auf dem ancestralen Wis-
sen der indigenen Völker beruht. Die indigenen Völker sind «eine Vorrats-
kammer an ancestralem Wissen und wissenschaftlichen Kenntnissen über 
das Leben, um das Leben zu verteidigen.» (ebd. S.9)

Das Buen Vivir gewinnt seine Kraft besonders durch eine kritische 
Abgrenzung gegenüber dem okzidentalen Paradigma, das in eine Krise 
geraten ist. Für alle Vertreter des Buen Vivir ist es Teil eines Prozesses der 
De-Kolonisierung und der Schaffung einer neuen Hegemonie, die auf der 
Diversität der Kulturen aufbaut.

«Es ist klar zu stellen, dass so etwas wie ein indigenes Buen Vivir 
nicht existiert. Denn schon die Kategorie indigen ist ein Kunstprodukt, das 
nur dazu dient, verschiedene Völker und Nationen darin zu homogenisie-
ren, während doch jede von ihnen dazu neigt, ihr eigenes Konzept des 
Buen Vivir zu besitzen.» (Gudynas 2011, S. 12)

Die Anerkennung der Pluralität der indigenen Gemeinschaften ist 
fundamentaler Baustein des Konzeptes. Buen Vivir ist eine Absage an 
kulturellen und juristischen Monismus. Es beruft sich auf die viel längere 
Tradtion des indigenen Denkens gegenüber der christlich – okzidentalen 
Tradition, die als egozentrisch und eurozentrisch abgelehnt wird. «Es exis
tiert nicht nur ein Paradigma, dieses universale Paradigama, das okziden-
tal ist. Das okzidentale Denken annuliert die Existenz anderer Systeme.» 
(Macas 2010, S. 15) Die Anerkennung des Anderen in der Konzeption der 
plurinationalen Staaten bezieht explizit auch nicht Indigene (afrodeszen-
dente, mestizische) Bevölkerung ein.

Die Abgrenzung zur okzidentalen Tradition soll also nicht einen 
neuen Monismus kreieren, sondern Pluralität erst zulassen. Dieses so fun-
damentale Bekenntnis zu Pluralität zeigt, dass es nicht um eine einfache 
Rückkehr zu dem ancestralen Denken gehen kann und soll. Bolivianische 



26 27

Intellektuelle wie Silvia Riveira Cusiqunqui (die sich selbst als Aymara und 
Europäerin definiert) und Javier Medina bringen das aymarische Konzept 
des ch‘ixi ins Spiel. «Die Idee des chi‘xi folgt wie viele andere (allga Ayni) 
der aymarischen Idee, dass etwas ist und zugleich nicht ist und also ein 
drittes einschließt.....» (Rivera Cusiqunaqui 2010).

Konzepte und die schwierigen Realitäten

In den Verfassungstexten geht es nun wenig philosophisch zu. Die 
Abschnitte, die das Buen Vivir betreffen, erinnern stark an die sozialen 
Menschenrechte, die sich auch in Erklärungen der UNO finden: das Recht 
auf Nahrung und Wohnung und den Zugang zu Trinkwasser, das Recht 
auf Erziehung und eine Gesundheitsversorgung. Klar, die Erfüllung dieser 
Rechte wird nicht dadurch garantiert, dass sie in einem Verfassungstext 
stehen. Aber die Verfassung setzte Prioritäten und zwingt die Regierung, 
an diesen Zielen zu arbeiten. Und sie verschafft den Menschen bessere 
Positionen, um ihre Rechte einzufordern. 

Damit kommunizieren die Ideen aus Südamerika durchaus mit 
hiesigen Debatten. Denn bei uns mehren sich die Zweifel, ob Glück und 
Wohlstand immer weiter durch Steigerung des Bruttosozialprodukts 
gesteigert werden können. Das Unbehagen darüber, immer nur auf das 
Wirtschaftswachstum zu schauen, wächst. Der Bundestag hat inzwischen 
eine Enquete Kommission eingerichtet, die sich mit Alternativen zum 
Wirtschaftswachstum beschäftigt. Und Alberto Acosta (einer der geistigen 
Väter des Buen Vivir in Ecuador) ist sogar schon vom ehemaligen Bun-
despräsidenten Horst Köhler eingeladen worden, um seine Vorstellungen 
vorzustellen.

Die Botschaft aus den Anden ist deutlich: Das Gute Leben hängt 
nicht primär vom Wachstum individueller Konsummöglichkeiten ab, son-
dern von einem erfüllten Leben in der Gemeinschaft. Aber die indigene 
Tradition betont noch etwas anderes: das harmonische Verhältnis mit der 
Natur, oder wie es in den Anden heißt, mit Pachamama, der Mutter Erde.

Und da ist nun die zweite Zumutung der Verfassungen von Ecuador 
und Bolvien: Sie erkennen die Natur als Rechtssubjekt an. Ein folgenreicher 
Perspektivwechsel: Natur ist mehr als die Bereitstellerin von Ressourcen 
für menschliche Entwicklung, sie verfügt über eigene Rechte. Wie soll das 
ausgerechnet in Ländern funktionieren, deren wirtschaftliche Entwicklung 



28 29

stark an die Ausbeutung von Rohstoffen geknüpft ist? In Bolivien finden 
sich auch noch die weltweit größten Lithium-Reserven, ein wichtiger Roh-
stoff für Batterien. Wird jetzt zum Schutz von Pachamama das Lithium in 
der Salzwüste gelassen? Wohl kaum, aber Bolivien will den Abbau nicht 
ausländischen Konzernen überlassen und die Gewinne sollen der Armuts-
bekämpfung und nicht der Profitmaximierung dienen. Darüber hinaus soll 
die Naturzerstörung durch den Abbau mit Schutzmaßnahmen in anderen 
Gebieten kompensiert werden.

Ecuador hat durch die internationale Yasuní-Initiative Aufmerksam-
keit erregt, die gut den Geist der neuen Verfassungen dokumentiert: Mit-
ten im Regenwaldgebiet des Landes sind große Erdölvorkommen entdeckt 
worden. In der Initiative schlägt die Regierung vor, das Öl in der Erde zu 
lassen, wenn über einen international finanzierten Fonds die Hälfte des 
zu erwarteten Gewinns aus der Ölförderung in das Land fließt. Der Fonds 
soll soziale und ökologische Projekte fördern. Obwohl eine breite Mehr-
heit des deutschen Bundestages diese Initiative unterstützt hat, wird sie 
nun von der Bundesregierung und dem zuständigen Minister Niebel (FDP) 
abgelehnt.  

Neue Verfassungen schaffen natürlich keine neuen irdischen Para-
diese. Sie sind in gesellschaftlichen Auseinandersetzungen entstanden 
und beeinflussen diese. Alberto Acosta hat sie als road maps, als eine Art 
Orientierungshilfe für Umgestaltungen bezeichnet. Viele dieser Ideen aus 
den Andenstaaten sind auch bei uns nicht unbekannt (so die Kämpfe um 
eine soziale Infrastruktur, die Wiederaneignung öffentlicher Plätze, eine 
nicht an Wachstum orientierte Entwicklung, die Gemeingüter und andere 
Konzepte, wie sie in dieser Broschüre entwickelt werden). Die Tatsache, 
dass so ungewöhnliche Konzepte wie das Gute Leben und die Rechte der 
Natur den Weg in zwei durch Volksabstimmung legitimierte Verfassungen 
gefunden haben, sollte uns auf der Suche nach Alternativen zu einem 
Wachstumsmodell, dessen Grenzen immer sichtbarer werden, ermutigen.

Das gute Leben in Verfassung und Politik
Interview mit Humberto Cholango

Humberto Cholango ist seit April Vorsitzender des ecuadorianischen 
Indígenadachverbandes CONAIE. Er gehört zum Volk der Kayambi, das 
im – heutigen – Zentrum der industriellen Blumenproduktion im Norden 
der Hauptstadt Quito lebt. Cholango ist einer der erfahrensten Indígena-
Aktivisten Ecuadors. Von 2003 bis 2009 war er Vorsitzender der Ecuaru-
nari, der größten Mitgliedsorganisation der CONAIE, zu der überdies die 
Vereinigungen der Indígenas aus dem Amazonastiefland und der Küsten-
region gehören. Die CONAIE ist die stärkste soziale Bewegung Ecuadors 
und hat mit breiten Mobilisierungen während der vergangenen 20 Jahre 
wichtige Akzente in der politischen Debatte gesetzt, Präsidenten gestürzt, 
die bilinguale Erziehung institutionalisiert und neue Konzepte wie die Plu-
rinationalität oder das Sumak Kawsay – der Kechua-Begriff, der mit Buen 
Vivir oder «das gute Leben» übersetzt wird – in der neuen ecuadoriani-
schen Verfassung verankern können. Ihre Beziehung zur Regierung der 
«Bürgerrevolution» von Rafael Correa war von Anfang an gespannt, da 
der Präsident kaum andere Meinungen gelten lässt, im politischen Streit 

Frank Braßel



30 31

auch vor rassistischen Klischees nicht Halt macht und seine Wirtschaftspo-
litik als ein Fundament die Ausbeutung natürlicher Ressourcen – ähnlich 
seiner neoliberalen Vorgängerregierung, wenn auch stärker etatistisch 
ausgerichtet – fortsetzt. In dem folgenden Interview, das Frank Braßel 
Anfang August führte, erläutert Humberto Cholango die Kerninhalte des 
Buen Vivir und die darauf basierenden Konflikte mit einer der «linken» 
Regierungen Lateinamerikas.

Humberto Cholango, ist die Idee des Buen Vivir eine Erfindung des ehema-
ligen Vorsitzenden der Verfas sunggebenden Versammlung Alberto Acosta 
oder von Präsident Rafael Correa? Welche Ursprünge hat das Konzept des 
Sumak Kawsay in Ecuador?

Die Ursprünge gehen zurück auf das Leben der indigenen Völker und 
Nationalitäten. Wir sind eine kollektive Kultur und suchen nicht nur den 
bienestar, den Wohlstand, wie ihn die westliche Kultur anstrebt, sondern 
für uns geht das Sumak Kawsay oder Buen Vivir weit darüber hinaus. In den 
indigenen Gemeinden geht es darum, das Land gut zu führen, die Gemein-
schaft zu stärken, die Familie. Dabei geht es nicht in erster Linie um die 
wirtschaftlichen Aspekte, Geld und Geschäft, sondern für uns ist das Buen 
Vivir die Frage nach einem guten Lebensstil in Harmonie mit der Natur und 
einem Leben in Respekt vor den Anderen, nicht nur den Menschen, son-
dern mit der Umwelt, den Tieren, die eine Einheit mit uns bilden.

Das Buen Vivir bezieht sich also in erster Linie auf soziale und kulturelle 
Aspekte, oder bezieht es auch Fragen der wirtschaftlichen Entwicklung mit 
ein?

Für uns existiert keine Trennung nach Kategorien der Politik, Wirtschaft, 
Kultur oder des Sozialen. Das Buen Vivir soll uns zu einem einheitlichen 
erfüllten Leben führen, dabei geht es nicht in erster Linie um Geld, wir 
suchen die Ruhe, einen sauberen Fluss, gesunde Nahrung, frische Luft. 
Das Leben ist eine Einheit, orientiert sich weder an den oben genannten 
Kategorien noch an den Rechten, wie den sogenannten WSK Rechten, den 
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechten. Wir lehnen diese Klas-
sifizierung ab, für uns hat die chacra, unser Stück Land, ebenso wirtschaft-
liche wie kulturelle oder soziale Bedeutung. 

Wie bewertet die CONAIE die Einbeziehung des Konzeptes des Buen Vivir 
in der aktuellen Verfassung Ecuadors: als Erfolg der Bemühungen der Indí-
genabewegung oder als eine Instrumentalisierung des Konzepts durch die 
«Bürgerrevolution»? 

Das ist ein wichtiger Erfolg. Wir hatten uns zunächst auf das Thema der Plu-
rinationalität in unserer Arbeit in der Verfassunggebenden Versammlung 
konzentriert, doch ergab sich eine unerwartet positive Konjunktur, sicher 
auch beeinflusst von den Debatten in Bolivien, für die Themen des Buen 
Vivir und der Rechte der Natur, und die CONAIE hat dies unterstützt. Dass 
die Regierung dieses Konzept nun instrumentalisieren und auf ihre Weise 
interpretieren will, das ist ein anderes Thema, ändert aber nichts am Erfolg 
der Indígenabewegung Ecuadors und der gesamten Andenregion. 

Kann man die Politik der aktuellen Regierung mit ihren verstärkten Investiti-
onen in die Bereiche Bildung, Gesundheit, Infrastruktur etc. als einen Schritt 
in Richtung der Realisierung des Sumak Kawsay verstehen?

Nein, das ist eine Politik der Klientelisierung. Um das Buen Vivir zu konstru-
ieren, müssen die Völker und Nationalitäten die Möglichkeit haben, über 
solche Maßnahmen zu diskutieren und zu entscheiden. Derzeit basiert die 
Politik der Regierung auf Entscheidungen in Quito, das Buen Vivir lässt sich 
aber nicht von oben verordnen, es kann nur aus dem Dialog entstehen, in 
dem man sich zusammensetzt und entscheidet. Aber was hilft es, Medi-
kamente in den Amazonas zu schicken, wo es doch eine ganze Reihe von 
Pflanzen und lokalen Mitteln zur Heilung spezifischer Krankheiten gibt? 

Während der gesamten letzten Jahre hat es mehr Konfrontation als 
Kooperation zwischen einer der linken Regierungen des Kontinents und der 
CONAIE, einer der stärksten sozialen Bewegungen Lateinamerikas gege-
ben. Welches sind die Konfliktlinien im Rahmen der Realisierung des Buen 
Vivir? 

Für uns ist die Konstruktion des Buen Vivir immer eine Infragestellung 
der Macht. Oft werden wir wegen der akuten Konflikte als Opposition zur 
Regierung von Rafael Correa gesehen, es geht der CONAIE aber um mehr. 
Wir kritisieren und hinterfragen die herrschenden Strukturen in Staat und 



32 33

Gesellschaft. So drehen sich viele Debatten und Konflikte um das domi-
nante Wirtschaftsmodell, das die aktuelle Regierung mit ihrer Politik des 
Extraktivismus offensichtlich fördert. Eine Ausdehnung des Bergbaus und 
der Ölproduktion geht aber auf Kosten der Natur und der indigenen Völker.

Offensichtlich mehren sich die Brüche innerhalb der Regierungsbewe-
gung, die teils mit dem autoritären Stil des Präsidenten, teils aber auch 
mit seinem Entwicklungsmodell, das klassischen Vorlagen folgt und, wie 
du beschrieben hast, Kernelemente des Verfassungsgrundsatzes des Buen 
Vivir konterkariert. Die internen Friktionen haben zu einer Schwächung der 
Regierung und ihrer sozialen Basis geführt. Siehst du vor diesem Hinter-
grund eine Perspektive, die zu einer politischen und inhaltlichen Alternative 
jenseits der «Bürgerrevolution» führen kann?

Unzweifelhaft gibt es eine Ernüchterung bei vielen sozialen Bewegungen, 
die Rafael Correa wegen seiner radikalen Rhetorik von einem profunden 
Wandel gefolgt waren, aber nun erkennen, dass den Worten praktisch 
keine Taten gefolgt sind. So gibt es Frustration und Distanzierung nicht 
nur bei den sozialen Bewegungen, sondern auch unter vielen Intellektu-
ellen und unterschiedlichen politischen Organisationen. Es kommt nun 
nicht darauf an, nur den Präsidenten zu kritisieren, sondern vielmehr 
Vorschläge und Alternativen zu präsentieren. So wird aktuell zwischen 
den Indígena- und Bauernorganisationen ein neues Gesetz zu Land und 
Territorien erarbeitet, das nicht nur Höchstgrenzen für den Landbesitz 
festlegen soll, sondern auch ein neuartiges Produktionsmodell, das die 
Orientierung auf die Agrarexporte überwinden muss. Hier geht es auch 
um eine Umverteilung des Reichtums.

Ähnliche Debatten gibt es unter den Arbeiter- und Studentenorgani-
sationen. Das nährt die Hoffung, mittel- und langfristig ein neues Entwick-
lungsmodell für Ecuador vorlegen zu können, das kohärent zu den Verfas-
sungsgrundsätzen wie dem Buen Vivir und den Rechten der Natur ist.

Das Buen Vivir ist in aller Munde, eine neue Mode, in Deutschland gab es 
kürzlich einen großen Kongress dazu, an dem aus Ecuador Alberto Acosta 
teilnahm. Aber ist es wirklich ein Konzept für die Städte, wo inzwischen die 
Mehrheit der Weltbevölkerung lebt, auch in Ecuador? Ist es tatsächlich 
möglich, das Konzept real jenseits der kollektiven, ländlichen Erfahrungen 



34 35

der indigenen Gemeinden, welche auch dein Ausgangspunkt der Definition 
des Konzepts waren, weiterzuentwickeln und mit Leben zu füllen? 

Aber natürlich. Die Eingangsfrage bezog sich auf den Ursprung des Kon-
zeptes. Und der liegt weder bei Acosta noch bei Correa, sondern eben in 
den ländlichen indigenen Gemeinden. Aber für uns ist das Buen Vivir kein 
Konzept nur für die Indigenen, im Gegenteil, es muss für alle Menschen 
gelten. Wie das Konzept heute diskutiert wird, ist es ein neues Konzept, 
ein zivilisatorisches Konzept für eine neue Menschengeneration. Zu was 
hat das traditionelle Entwicklungsmodell genutzt? Es ist ein auf Konsum 
und Individualismus ausgerichtetes Modell, das die Welt an den Rand des 
Kollapses geführt hat. Demgegenüber ist das Buen Vivir, das ein Gleich-
gewicht zwischen den verschiedenen Aspekten des Menschseins und der 
Harmonie mit der Natur anstrebt, ein Modell für alle Menschen auf allen 
Kontinenten. 

Wie interpretiert die CONAIE die Tendenz des Regimes, ehemalige Füh-
rungspersönlichkeiten der Indígenabewegung (wie Ricardo Ulcuango als 
neuer Botschafter in Bolivien oder wichtige Verbündete wie Kintto Lucas 
als stellvertretender Außenminister) in Regierungsfunktionen zu berufen: 
Zielt es darauf ab, die CONAIE zu spalten und zu schwächen, oder darauf, 
relevante Inhalte der Bewegung, mit der die Regierung zerstritten ist, in die 
Regierungspolitik zu übernehmen?

Das ist ganz klar, es zielt auf die Schwächung. Denn wenn die Regierung 
ein Interesse hätte, zentrale Themen der Indígenabewegung wie das Buen 
Vivir oder die Plurinationalität in ihre Politik einzuführen, wäre das Min-
deste ein Dialog und die Suche nach dem Konsens gewesen. Doch der Prä-
sident attackiert frontal die Indígenabwegung, kriminalisiert ihre Führer, 
dehnt den Bergbau und die Ölförderung in unseren Territorien aus und 
hat zur gleichen Zeit einige ehemalige oder aktuelle Führungspersönlich-
keiten für Positionen im Öffentlichen Dienst ausgewählt. Für uns stellt sich 
nicht die Frage, ob zwei, drei, vier oder sonst wie viele Indígenas in Regie-
rungsposten sitzen, das ist zunächst einmal ihr gutes Recht. Für uns geht 
es darum, einen politischen Wandel zu erleben, und das tun wir nicht.

aus: ila 348, September 2011.

Post-Wachstum und Klimagerechtigkeit
gehören zusammen: Wege zu neuen Energiekämpfen

Die Diskussionen über Klimagerechtigkeit und Post-Wachstum sind eng 
miteinander verzahnt. Im Rahmen der Klimagerechtigkeit werden histo-
rische Verantwortlichkeiten für den Klimawandel untersucht und geprüft, 
wessen Lösungen in den gegenwärtigen Debatten gesehen und legitimiert 
werden. Klimagerechtigkeit kann Begründungen bieten, warum wir Post-
Wachstum benötigen und gibt auch einige Wege zu diesem Ziel vor. Das 
liegt daran, dass die gegenwärtige ökonomische, soziale und ökologische 
Krise eine gemeinsame Wurzel in der kapitalistischen, extraktivistischen 
und neoliberalen Mentalität und im sozialen System haben. Es ist sehr 
wichtig, diese Krisen als eine zu sehen und zu erkennen, dass es unmöglich 
ist, einen Ausweg aus diesen Krisen zu finden, ohne einen paradigmati-
schen Wechsel im Denken und Handeln herbeizuführen.

David Harvey sagt dazu: «Alle ökologischen Projekte (und Argumente) 
sind gleichzeitig auch politisch-ökonomische Projekte (und Argumente) 
und umgekehrt. Ökologische Argumente sind niemals sozial neutral und 
ebenso wenig sind sozio-politische Argumente ökologisch neutral.»1 

Michelle Wenderlich (gegenstromberlin)



36 37

Wir dürfen gedanklich nicht bei der Änderung des ökonomischen 
Systems stehen bleiben, sondern wir müssen unsere Beziehungen unter-
einander und zum Planeten ändern.  Das ist um so wichtiger, als wir nicht 
nur einer Klimakrise gegenüber stehen, sondern einem Zusammentreffen 
verschiedener ökologischer und sozialer Krisen, wie dem Verlust an Biodi-
versität, Versteppung, Mangel an frischem Wasser, überfischte Gebiete, 
Entwaldung, Nahrungsmittelkrisen, einer Demokratie- und Legitimitäts-
krise und natürlich der Finanz- und Währungskrise.

Diese Ideen und wechselseitigen Abhängigkeiten haben eine 
Geschichte. Auf der ganzen Welt – aber speziell im Globalen Süden – war 
das zu erreichende Wirtschaftswachstum – vorgetragen als der Königsweg 
zur Armutsbekämpfung – immer die Rechtfertigung für Prestigeprojekte, 
um unsere Beziehungen zur Natur zu «modernisieren», die aber als Kon-
sequenz immer fürchterliche Folgen für die ärmere Bevölkerung und die 
Natur hatten.

Wir denken z.B. an den Bau von Staudämmen, die zur Vertreibung 
von Millionen von Menschen führten oder die «Grüne Revolution», die 
mit modernen Pestiziden und Düngemitteln die Erträge verbessert, aber 
zur gleichen Zeit den Boden zerstört, von dem die Kleinbäuer_innen 
abhängig sind. In der gleichen Tradition stehen die genetisch veränderten 
Organismen und die Patentierung von Samen und Genen, die eine Selbst-
versorgung immer schwieriger machen und kleine Bauern und Bäuerin-
nen in eine Verschuldungsspirale treiben. 

Und nun wollen die Fürsprecher_innen des so genannten «Grü-
nen Wachstums» oder «Grünen Kapitalismus» – im Namen des Kampfes 
gegen die Klimakrise – gerne weitermachen wie bisher. Sie möchten die 
Umweltkrise als neuen Wachstums- und Akkumulationsmotor nutzen, 
ohne die Prinzipien der Wirtschaft oder der gesellschaftlichen Beziehun-
gen zu ändern. Dieses Programm wird, erstens die Klimakrise nicht verhin-
dern, wenn es nicht das Wirtschaftswachstum in Frage stellt und zweitens 
sollte es sich durchsetzen, zu einer weit verbreiteten Repression führen, 
die soziale Ungleichheit wird zunehmen und es wird zu einer neuen Runde 
von Umweltkolonialismus zur Ausbeutung der Rohstoffquellen kommen.

Schon bei den derzeitigen politischen Maßnahmen, auf denen die 
Klimaverhandlungen beruhen, können wir Vorboten dieser Zukunft erken-
nen. Die Klimaverhandlungen haben bisher nicht zu einer Abnahme der 
Treibhausgase geführt. Tatsächlich waren die einzigen beiden Ereignisse in 

der jüngsten Geschichte, die zu einer Reduzierung von Emissionen geführt 
haben, der Fall der Sowjetunion und die derzeitige ökonomische Krise.2

Das heißt nicht, dass diese Perioden wünschenswert wären, aber sie 
zeigen, dass es kaum möglich ist, unseren Energiekonsum und die Emissi-
onen zu reduzieren, wenn nicht auch das Wirtschaftswachstum abnimmt. 
Man kann ein häufig zitiertes Szenario von Tim Jackson nehmen – wenn 
wir ein Wirtschaftssystem wollen, das in der Lage ist, im Jahr 2050 eine 
Zahl von 9 Mrd. Menschen auf dem Level des europäischen Lebensstiles 
mit 2 % Wachstum im Jahr zu versorgen, dann bräuchten wir eine jährli-
che Produktivitätssteigerung von 9 %3. Solch eine Abnahme der Kohlen-
stoffintensität gab es noch nie und würde bedeuten, dass in der Zukunft 
die Wirtschaft eine negative Kohlenstoffintensität hätte, welches zu der 
grotesken Vorstellung eines ökonomischen Modells führen würde, dessen 
Wachstum auf zunehmenden negativen Emissionen beruht. Eine Abkopp-
lung des Wachstums vom Emissionsausstoß ist einfach nicht möglich.

Die Tagespolitik hat unglaublich viele blinde Flecken und spricht nur 
von isolierten Problemen, ohne das Gesamtbild zu sehen. Sie spricht von 
Kohlenstoffregulierungen statt von Produktionsweisen oder Lebensstilen. 
Es wird nur ganz allgemein die Reduzierung der Emissionen und nicht die 
Reduzierung des Verbrauchs fossiler Brennstoffe oder der Wandel des 
Energie- oder Nahrungsmittelsystems diskutiert, ganz zu schweigen von 
einer Krise der sozialen Reproduktion.

Diese Herangehensweise an die Klimaverhandlungen hat den Diskurs 
soweit getrieben, dass nur noch der Markt als eine Lösung für die Klima-
krise angesehen wird. Die Lösungswege, die von der UN Klimakonvention 
bevorzugt eingeschlagen werden, sind Marktmechanismen, wie der Han-
del mit Emissionen und der Clean Development Mechanism, die auf sehr 
effektive Weise die Luft privatisieren und einen neuen spekulativen Markt 
mit möglichen zerstörerischen sozialen und ökologischen Folgen schaffen. 
Und das alles, ohne dass es wirklich zu einer Reduzierung der realen Emis-
sionen kommt, besonders da diese Prozesse sehr anfällig sind für Lobbyis-
mus, Entlastungen und Ausnahmen zu Gunsten wirtschaftlicher Vorteile.4 
Bedenken und Überlegungen, die nicht monetarisiert werden können, 
verschwinden völlig aus dem Blick.

Noch wichtiger aber ist es, zu erkennen, dass das System der inter-
nationalen Verhandlungen eine zentralisierte, monopolisierte und pro-
fitorientierte Kontrolle des Energiesystems zementiert. Das System wird 



38 39

charakterisiert durch von der Industrie dominierte Mega-Projekte wie z.B. 
Desertec oder Offshore-Windenergieanlagen, unterirdische Kohlenstoffab-
scheidung und -speicherung, oder sogar die Neugestaltung der Erde durch 
Geo-Engineering, welches der Inbegriff der Technikfixiertheit für die Pro
bleme des Energiesystems ist. Solange diese Denkrichtungen nicht in Frage 
gestellt werden, werden nur technologische Lösungswege gesehen. Aber 
es müssen Fragen gestellt werden zu Macht und Eigentum: Wem gehört 
die Energie, wer produziert sie? Wie, warum und zu wessen Vorteil?

Das führt uns zurück zum Prinzip der Klimagerechtigkeit. Es bedeu-
tet, dass die Hauptursache der Klimakrise – also die vom Kapitalismus 
geprägten Produktionssysteme sowie die sozialen Beziehungen – ange-
gangen werden muss, um überhaupt Alternativen anbieten zu können. 
Eine andere Zukunft ist möglich, wenn wir bereit sind, herrschende glo-
bale Machtbeziehungen und sozialökonomische Strukturen einer erneu-
ten Prüfung zu unterziehen. Die Grundprinzipien von Klimagerechtigkeit 
beinhalten folgende Forderungen:

–– Fossile Energieträger im Boden belassen! 
–– Die Kontrolle über die natürlichen Ressourcen an die Menschen 
und die Gesellschaft zurückgeben und die Rechte der indigenen 
Bevölkerungen achten! 

–– Für eine lokale, nachhaltige Landwirtschaft! 
–– Die ökologische – und klimatische Schuld gegenüber den Men-
schen des Südens anerkennen und Ausgleichszahlungen tätigen!

–– Keine falschen, marktbasierten Lösungen nutzen, sondern unsere 
Lebens- und Produktionsweise ändern! 

Das bedeutet, Wirtschaftswachstum, Überproduktion und die kapi-
talistischen Beziehungen explizit in Frage zu stellen und stattdessen Ideen 
zu entwickeln, wie gesunde gesellschaftliche Naturverhältnisse gestaltet 
werden könnten. Wir kommen also zu der Frage zurück: Wie würde der 
Übergang zu post-fossilen Energiequellen aussehen? Zwei eng verknüpfte 
Herangehensweisen sind vielversprechend: Commons (Gemeingüter) und 
Vergesellschaftung. Beides würde bedeuten, dass man die Gesellschaften 
nach bedürfnisorientierter, gemeinschaftlicher, kollektiver, partizipativer 
und demokratischer Kontrolle, Entscheidung und Besitz organisieren 
würde. Der Begriff Commons bedeutet, dass die natürliche und gesell-
schaftliche Produktion allen gehört und daher kollektiv und demokratisch 
organisiert werden muss – und nicht auf der Basis privaten Eigentums und 



40 41

Profits. Das kann verschiedene Formen annehmen, ob im Besitz der Arbei-
ter_innen, der Gemeinschaften, der Kooperativen oder des Staates, aber 
die Kernpunkte eines erfolgreichen Gemeingütersystems sind folgende:

–– 	Es gibt eine gesellschaftliche Diskussion und einen Konsens über 
die Ziele des Systems.

–– Es gibt eine bedeutsame Beteiligung und Machtteilung bei den 
Entscheidungen, bei Systemmonitoring und Konfliktlösung.

–– 	Die Entscheidungen können das jeweilige System selbständig tref-
fen ohne Einmischung von außen, sei es politisch oder finanziell.

–– Und am wichtigsten ist, dass es von denjenigen, die beteiligt sind, 
als etwas angesehen wird, das für und von der Gemeinschaft 
geschaffen wurde. 

Diese Ideen könnten schon jetzt in der Transformation der Ressour-
cennutzung, in der öffentlichen Versorgung und der Staatsorganisation 
angewandt werden. Aber letztendlich wird in allen gesellschaftlichen 
Gebieten eine Form ökonomischer Demokratie, die auf kollektiven und 
dezentralisierten Entscheidungsprozessen basiert, notwendig. Diese Sys-
teme müssen auf dem Bewusstsein ruhen, dass man mit der Erde und den 
Menschen auf dem gesamten Globus arbeitet, um uns langsam aus den 
Ausbeutungsmentalitäten zu befreien. Vielversprechende Herangehens-
weisen sind jene, die der Natur einen eigenen Rechtsstatus zugestehen 
und die Gesellschaften nach Prinzipien des «Guten Lebens» oder des Post-
Development organisieren. 

Energieproduktion und -verteilung sind der Sektor, in dem eine Reor-
ganisation vordringlich und strategisch am wichtigsten ist. Es ist deshalb 
strategisch, weil das Energiesystem ohnehin geändert werden muss. Eine 
der größten sozialen Bewegungen in Deutschland ist die Anti-Atom-Bewe-
gung. Das Thema Energie ist eine ideale Basis, um die Idee der Gemein-
schaftsgüter, der sozialen Prioritäten und Kontrolle anzupacken. Gegen-
stromberlin hat eine Reihe von energiepolitischen Thesen entwickelt, die 
auf den Prinzipien der Energiedemokratie basieren. 

Energiedemokratie bedeutet, dass wir über die Art des Energiesys-
tems, das wir wollen, entscheiden können und dass dies auf der Basis von 
demokratischen und nicht profitorientierten Prinzipien organisiert wird. 

Eine Grundlage für diese Thesen ist die Tatsache, dass ein effektives 
System erneuerbarer Energien dezentral organisiert werden muss. Das ist 
ein paradigmatischer Wechsel von einem System, in dem die Energiever-

sorgung von großen Anlagen in eine Richtung zu den Nutzer_innen fließt, 
die die Energie konsumieren. Von einem System, in dem Monopolstruktu-
ren für Energielieferant_innen einen gewissen Sinn ergaben, zu einem Sys-
tem, das dann effektiv funktioniert, wenn die Konsument_innen selbst die 
Energieproduzent_innen werden durch die Nutzung von dezentraler Solar-, 
Wind- und Biomasseenergie oder kleinteiligen Blockheizkraftwerken. 

In solch einem System machen Monopolstrukturen keinen Sinn 
mehr, und um ein Energiesystem sicher zu stellen, dass 100 % erneuer-
bare Energien liefert und sozial gerecht verteilt, ist es notwendig, das Sys-
tem selbst in die Hand zu nehmen. 

Das bedeutet, dass die großen Energieunternehmen zerteilt und 
basierend auf demokratischen Prinzipen vergesellschaftet werden müs-
sen. Das geschieht nur auf der Basis von Druck und direkter Aktion der 
sozialen Bewegungen, wie z.B. der Antiatombewegung und anderer, die 
Klima, Globalisierung und demokratische Kontrolle ihr Anliegen nennen. 
Dazu sind die deutschen Energieunternehmen – Vattenfall, RWE, e.on und 
EnBW (Big 4) – unpopulär und daher gute Ziele für Mobilisierungen. 

Das Zentrum eines demokratisch organisierten Energiesektors in 
Deutschland wären die Stadtwerke und partizipativ organisierten Energie-
genossenschaften. Diese sind in der Lage, den gesamten Energiesektor zu 
organisieren und können – im Gegensatz zu den Energieunternehmen – 
partizipativ organisiert sein. Das geschieht aber nur, wenn wir es selbst tun! 

Und tatsächlich – es gibt schon Initiativen in Hamburg und Berlin für 
demokratisch organisierte Stadtwerke und dafür, die Energienetze zurück-
zukaufen sowie Genossenschaftsmodelle in ganz Deutschland. Dieser 
Kampf wird viele Leute ansprechen, die schon lange das Gefühl haben, 
dass wir in 40 Jahren Neoliberalismus jede Form demokratischer Kontrolle 
verloren haben. Und diese Herangehensweise hat noch andere Vorteile, 
man gewinnt die Möglichkeit, Erträge in soziale und ökologische Ziele zu 
investieren oder ein System sozialer Tarife anzubieten, um Energiearmut 
zu vermeiden. Das wäre das Ergebnis, wenn alle anerkennen würden, dass 
Energie ein gemeinschaftliches Gut ist und uns allen gehört. 

Und weil es uns allen gehört, sind wir auch alle dafür verantwortlich. 
Energiedemokratie kann ein Fenster und ein Lernexperiment sein, um 
andere Bereiche oder Unternehmungen in partizipativer und sozial eman-
zipativer Art und Weise zu organisieren. Und es ist auch eine Schnittstelle 
für eine gesellschaftliche Diskussion über unseren Energiegebrauch und 



42 43

darüber, Wege zu finden, wie man dem Zwang zu Wachstum und mehr 
Konsum entkommt.

Zusammengefasst heißt das, dass der Kampf für Energiedemokratie 
von einer breiten Energiebewegung unterstützt werden muss, und die 
Ziele dieser Bewegung müssen die Vergesellschaftung, Dezentralisierung 
und Demokratisierung des Energiebereichs auf einer ökologischen Basis 
sein. Diese Ziele zusammengenommen bilden eine schlüssige Alternative 
zum wachstumsbasierten, profitorientierten und Monopol innehabenden 
Energiesektor und führen zu einer anderen Beziehung zwischen Gesell-
schaft und Natur. Denn das ist das Ziel, nach dem wir streben. 

Aus dem Englischen übersetzt von Ulla Sparrer und Michelle Wenderlich.

Anmerkungen, Literatur und Verweise

1	 David Harvey, Justice, nature and the geography of difference (Oxford: Blackwell, 1996),
	 S. 182.

2	 Tadzio Mueller und Alexis Passadakis, Green capitalism and the climate: It´s economic 
growth, stupid! In: Countours of Climate Justice: Ideas for shaping new climate and 
energy politics (Uppsala: Dag Hammarskjöld Foundation, 2009), S. 59.

3	 Tim Jackson, Prosperity Without Growth: Economics for a Finite Planet (London: 
Earthscan, 2009), S. 80-82.

4	 Mehr Informationen über Emissionshandel und Marktmechanismen in i.e.: Contours of 
Climate Justice: Ideas for shaping new climate and energy politics (Uppsala: Dag Ham-
marskjöld Foundation, 2009) oder http://www.carbontradewatch.org. Eine vollständige 
Analyse der Mängel der Kyoto-Marktmechanismen kann im Rahmen dieses Artikels nicht 
geleistet werden.

5 	 Climate Justice Now, mehr Informationen unter:
	 http://www.lausitzcamp.info/hintergruende/klimagerechtigkeit/klimagerechtigkeit-ein-

ueberblick/

6	 Auch Michelle Wenderlich, Of Commons, Cooperatives, Community and Co-Production: 
A look at the Commons-state nexus and comparative alternatives to privatization with 
the example of the water sector (Masters Thesis). Mehr Informationen: michellew101@
yahoo.com

7	 siehe: http://www.gegenstromberlin.net/wp-content/uploads/2011/05/Energiepoliti-
sche_Thesen-gsb_2011.pdf, wird bald überarbeitet.

Vom Fremdversorgungssyndrom
zur Postwachstumsökonomie

Nicht nur der deutschen Bundesregierung ist die Verzweiflung anzumer-
ken, welche sich angesichts aktueller und demnächst zu erwartender 
Krisenlagen breit macht: Neben dem Klimawandel verschaffen sich eine 
als Peak Oil oder gar Peak Everything etikettierte Ressourcenverknappung 
und obendrein das Chaos der globalen Finanzwelt Aufmerksamkeit. Eine 
beinahe trotzig vorgetragene Wachstumsbeschleunigungsrhetorik oder 
das Bejubeln jedes weiteren Aufschwungs können indes nicht darüber 
hinweg täuschen, dass längst eine neue Wachstumsdebatte Platz greift. 
Sie firmiert unter Begriffen wie «Wirtschaft jenseits von Wachstum» (Daly 
1999), «La decrescita felice» (2005), «Décroissance» (Latouche 2006), 
«Postwachstumsökonomie» (Paech 2008, 2009), «Degrowth» (Jackson 
2009), «Vorwärts zur Mäßigung» (Binswanger 2009), «Exit» (Miegel 2010) 
oder «Postwachstumsgesellschaft» (Seidl/Zahrnt 2010). Allerdings bleibt 
abzuwarten, was der Umstand bewirkt, dass nun weite Teile der Nach
haltigkeitsszene eiligst auf den wachstumskritischen Zug aufspringen – 
zumindest dem Lippenbekenntnis nach. Wenn nämlich eine Postwachs-

Niko Paech



44 45

tumsökonomie unter den Vorbehalt gestellt wird, Struktur und Umfang 
zeitgenössischer Wohlstandserwartungen auch nur prinzipiell konservie-
ren zu können, wird die Wachstumsdebatte 2.0 genauso scheitern wie 
ihre Vorgängerin. 

 Als das Thema seinerzeit durch den ersten Bericht des Club of Rome 
«Die Grenzen des Wachstums» (1972) schon einmal auf die öffentliche 
Agenda katapultiert wurde, fand sich mit der Idee eines sog. «qualitativen 
Wachstums» schnell ein Blitzableiter. Über die nächsten drei Jahrzehnte 
hinweg hielt sich die kuschlige Fortschrittsideologie, dass nie versiegender 
moderner Wohlstand bei gleichzeitiger Entlastung der Umwelt möglich 
sei. Brisante Fragen nach bescheideneren Lebensstilen oder unbequemen 
Verhaltensänderungen schienen sich zu erübrigen. Politik, Wirtschaft und 
eine zunehmend konsumabhängige Gesellschaft fanden ein perfektes 
Alibi für das expansive Weiter-So. Hinter der Zauberformel des qualitati-
ven, also ökologisch unschädlichen Wachstums, verbergen sich zwei Wir-
kungsprinzipien, auf die der Nachhaltigkeitsdiskurs seither fokussiert.

 
Entkopplung 

Zum einen zielt das Prinzip der ökologischen Effizienz auf eine Demate-
rialisierung der Wertschöpfung, indem der Einsatz an Material, Energie 
und anderen Umweltressourcen zur Erstellung eines bestimmten Outputs 
minimiert wird. Sparsamere Produkte, Motoren, Antriebe, Heizungen, 
Häuser, technische Verfahren können die Ressourcenproduktivität, also 
das Verhältnis zwischen materiellem Input und angestrebtem Nutzen, opti-
mieren. Zum anderen beruht das als ökologische Konsistenz bezeichnete 
Prinzip darauf, die Wirtschaftsweise der Biosphäre auf Produktions- und 
Konsumaktivitäten zu übertragen. Angepeilt wird ein System vollkommen 
geschlossener Stoffkreisläufe. Abfälle oder Emissionen würden demnach 
nicht existieren, weil jedes physische Resultat, das am Ende eines Kon-
sumaktes oder Leistungserstellungsprozesses anfällt, wieder vollständig 
als technischer oder biologischer «Nährstoff» in einen anderen Prozess 
einfließen könnte. Es wären möglichst Inputs zu verwenden, die von der 
Biosphäre vollständig assimiliert werden können (biologische Nährstoffe). 
Wo dies nicht möglich ist, können Produkte dergestalt konstruiert werden, 
dass sie oder die in ihnen enthaltenen Module und Materialien innerhalb 
eines technischen Kreislaufs verbleiben, also nie zu Abfall werden, son-

dern immer weiter verwendet werden können (technische Nährstoffe). 
Hinzu kommt die Nutzung ausschließlich regenerativer Energien, genau 
wie Mutter Natur es vormacht. 

Würde dieser Rezeptur gefolgt, so die Hoffnung, könnte die Kon-
sumparty unbeirrt weitergehen. An die Stelle eines kulturellen Wandels 
zur Mäßigung materieller Selbstverwirklichungsansprüche träte ein Fort-
schrittsplatzhalter in grünem Gewand. Seine Aufschrift lautet «Green 
New Deal», «Dritte oder vierte industrielle Revolution», «ökologische 
Entkopplung» oder «nachhaltiges Wachstum». Er allein – und nicht etwa 
wir – trägt die Verantwortung dafür, dass die beste aller Welten wahr wird. 
Folglich bildet er die Scharnierfunktion zwischen ökonomischer Expansion 
zwecks Steigerung moderner Zielgrößen – Freiheit, Frieden, Gerechtig-
keit, Gesundheit, Teilhabe, Komfort, Hygiene, konsumtive Selbstverwirk-
lichung, Mobilität etc. – und ökologischer Begrenzung. Diese Anschauung 
manifestiert sich zuweilen als Schnittmengenlogik des sog. «Drei-Säulen-
Modells»: Nachhaltig ist, was zugleich der Ökonomie, dem Sozialen und 
der Ökologie zuträglich ist. 

Allerdings: Mit der vorgeblich gleichrangigen Integration sozialer, 
ökonomischer und ökologischer Belange wird der Nachhaltigkeitsdiskurs 
nicht nur zum wirkungslosen Gesprächsstoff, sondern zum Teil des eigent-
lichen Problems. Denn indem sich jede ökologische Entlastung unter den 
Vorbehalt eines ebenfalls zu erzielenden sozialen und ökonomischen Nut-
zens oder der Wahrung beliebiger Besitzstände stellen lässt, wird die Säu
len-Logik zum Grundstein einer unerbittlichen Wachstumsdoktrin. Diese 
Schlussfolgerung gilt nicht voraussetzungslos, ließe sich doch argumentie-
ren, dass unter den gegenwärtigen Bedingungen des Klimawandels nichts 
sozialer und ökonomisch zukunftsfähiger sein könnte als zuvorderst die 
Sicherung der ökologischen Lebensgrundlagen. 

Dass stattdessen der althergebrachte Zielkonflikt gepflegt wird – 
nur unter dieser Voraussetzung bedarf es überhaupt einer Integrations-
anstrengung, so wie sie vom Drei-Säulen-Modell symbolisiert wird –, ist 
einer dogmatischen Restriktion geschuldet, die jede unvoreingenommene 
Diskussion möglicher sozialer und ökonomischer Zukünfte verhindert. Sie 
besteht in der Zementierung und globalen Ausweitung eines den Güter-
wohlstand steigernden Versorgungssystems. Seinen Kern bilden zwei 
einander symbiotisch bedingende Spezialisierungsvorgänge: Die räum
lich und funktional ausdifferenzierte Arbeitsteilung auf der Angebotsseite 



46 47

ist perfekt mit einer geldbasierten, sich auf alle Lebensbereiche erstre-
ckenden Fremdversorgung auf Seiten der Haushalte verzahnt. Diese für 
unvermeidlich oder erstrebenswert gehaltene Lebensform ist durch die 
allmähliche Aufgabe jeglicher «Daseinsmächtigkeit» (Gronemeyer 1988) 
zugunsten von Konsumabhängigkeit gekennzeichnet.

Fremdversorgung

Wenn Bedürfnisse, denen vormals manuelle Tätigkeiten, Eigenarbeit, Ima
gination oder einfach Entsagung gegenüber standen, Zug um Zug durch 
Produkte, Dienstleistungen und Komfort generierende Automatisierung/
Mechanisierung abgedeckt und in Konsumbedarfe verwandelt werden, ist 
die Existenzsicherung schicksalhaft dem Vorhandensein eines hinreichen-
den Geldeinkommens ausgeliefert. Insoweit dann jedes Handeln oder 
bloßes Strukturieren von Zeit einem Konsumakt gleichkommt, muss das 
Soziale komplett im Ökonomischen aufgehen. Zielgrößen des modernen 
Lebens wie etwa Freiheit, Sicherheit und gerechte Teilhabe werden so voll-
ends zum Objekt entweder marktwirtschaftlich vermittelter oder staatlich 
zugeteilter Produktion. Die Beschreibung und Analyse dieses umfassen-
den Fremdversorgungssystems entzieht sich kategorial dem Kapitalismus
begriff. Denn die Bedingungen einer perfekten Fremdversorgung, unter 
denen sich alles, was mit sozialem Fortschritt assoziiert wird, als ökono
mische Expansion artikulieren muss, lassen sich nicht nur ebenso inner-
halb sozialistischer Planwirtschaften realisieren, sondern waren und sind 
nicht minder deren Leitbild. Eine lückenlos in dieses Versorgungssystem 
integrierte Daseinsform ist dadurch identifizierbar, dass die solchermaßen 
assimilierten Subjekte sofort aussterben würden, wenn alle Supermärkte 
der Welt vier Wochen lang geschlossen wären. 

Folgerichtig wird jeder Nachhaltigkeitsfortschritt an seiner Kompati-
bilität mit diesem Syndrom gemessen. So werden Innovationen, die mittels 
ökologischer Konsistenz und Effizienz eine Entkopplung des Wachstums 
bewirken sollen, zugleich als Treiber des Letzteren instrumentalisiert. 
Bevor in den Institutionen, deren Daseinberechtigung an der Steigerung 
des modernen Wohlstandsmodells gemessen wird, die Inspirationen für 
weitere Expansionen versiegen, wird selbst die Kritik am Konsum in neue 
Konsumoptionen umgewandelt (vgl. Heath/Potter 2005). Selbst jene, 
die sich immerhin für eine Blickwende zum nachhaltigen Konsum stark 



48 49

Kapital nötig. Fremdkapital kostet Zinsen; Eigenkapital verlangt nach einer 
hinreichenden Rendite. Beides erhöht den mindestens zu erwirtschaften-
den Überschuss an monetärer Wertschöpfung. Hinzu kommt der darüber 
hinaus mindestens erwartete Gewinn. Das zur Stabilisierung von arbeits-
teiligen Wertschöpfungsprozessen mindestens erforderliche Wachstum 
steigt also mit der Anzahl eigenständig wirtschaftender Betriebe entlang 
der Wertschöpfungskette und mit deren durchschnittlicher Höhe an nöti-
gen Überschüssen.

Postwachstumsökonomie

Daraus lassen sich drei erste angebotsseitige Bedingungen für eine Post-
wachstumsökonomie ableiten. Eine Verkürzung der Distanz zwischen 
Verbrauch und Produktion – gemessen an der Anzahl eigenständig wirt-
schaftender Betriebe entlang der Wertschöpfungskette – reduziert zwar 
die ökonomische Effizienz im Sinne einer Maximierung der Güterver-
sorgung, aber gleichsam das mindestens notwendige Wachstum. Denn 
jede zusätzliche Spezialisierungsstufe, die sich in die Kette drängt, erhöht 
mit den von ihr zu leistenden Zinszahlungen und dem von ihr zu erzie-
lenden Gewinn das mindestens nötige Wertschöpfungswachstum, um 
den gesamten Prozess zu stabilisieren. Zusätzlich können bescheidenere 
Gewinnerwartungen und Zinsforderungen den Wachstumszwang mil-
dern. Letzteres harmoniert mit der erstgenannten Bedingung, nämlich 
einem geringeren Spezialisierungsgrad. Kurze Wertschöpfungsketten, 
etwa im Sinne einer Lokal- oder Regionalwirtschaft erzeugen jene Nähe 
und damit das Vertrauen, welches eine weniger zinsträchtige Kapitalbe-
schaffung ermöglicht. Das beispielsweise durch die GLS-Bank (und vor-
mals auch durch die Ökobank) verkörperte Prinzip der Genossenschafts-
bank beruht auf hoher Transparenz und Unmittelbarkeit der Beziehung 
zwischen Kapitelgeber und -nehmer. Dies senkt das durch hohe Zinsen 
abzudeckende Anlagerisiko. Verglichen damit sind lange, d.h. tief unter-
gliederte und global diffuse, Wertschöpfungsketten durch Anonymität, 
Intransparenz und entsprechenden Kontrollverlust gekennzeichnet. Ein 
zweiter Effekt kleinräumiger und damit sozial interaktiverer Ökonomien 
besteht darin, dass Anleger stärkeren Einfluss auf die Verwendung ihres 
Kapitals nehmen können. Wer sein Geld einem Unternehmen überlässt, 
dessen Zweck – etwa Klimaschutz, ökologischer Landbau oder besonderes 

machen, ebnen diesen Weg: Gefordert wird eine «Einkaufsrevolution» 
(Busse 2006) – Hauptsache einkaufen, denn «Shopping hilft die Welt ver-
bessern» (Grimm 2006). «König Kunde» (Pötter 2007) möge doch sein 
Land nicht mehr ruinieren, indem er bitte nur 3-Liter-Autos kauft – Haupt
sache Auto. Die Vielfalt an nachhaltigen Konsumangeboten explodiert. 
Überall werden kaufk räftige und -willige Anhänger der sog. «LOHAS»-
Bewegung geortet. Die «Moralisierung der Märkte» (Stehr 2007) beschert 
ungeahnte Verkaufsschlager. Ein pfiffiger Dienstleister namens «atmos
fair» wirbt mit «klimabewusst fliegen»… Könnte es sein, dass die Sustain
ability-Vermarktung gerade eine Konsumgesellschaft nährt, der andern
falls die Eingebungen für neue Wachstumstreiber ausgegangen wären?

Dieser als nachhaltig etikettierte Strukturkonservatismus zielt augen
scheinlich darauf, das konsumierende Lebewesen innerhalb unveränder-
ter Versorgungsmuster vorsichtig und bequem in einen neuerdings mit 
nachhaltigen Objekten ausgestatteten Kontext umzubetten. Aber damit 
ist der Lösungsraum verengt auf technischen Wandel und bestenfalls 
Dienstleistungsinnovationen. Die Umweltentlastung ist damit auf Gedeih 
und Verderb von der ökologischen Entkopplung eines ansonsten unange-
tasteten Wachstumspfades abhängig. Aber dessen Scheitern ist nicht nur 
vorprogrammiert, sondern mausert sich zum empirisch unumstößlichen 
Befund. Auswege lassen sich nur finden, wenn die Funktionsweise des 
Fremdversorgungssystems in zweierlei Hinsicht rekonstruiert wird, näm-
lich als struktureller Wachstumstreiber und als Mechanismus, der – wenn-
gleich modernen Ursprungs – paradoxerweise die Schicksalsabhängigkeit 
menschlicher Existenz ins Unermessliche steigert.

Bezogen auf Wachstumszwänge stellt sich zunächst eine simple 
Frage: Was ist nötig, um sowohl die quantitativen als auch qualitativen 
Steigerungspotenziale einer arbeitsteiligen Industrie- und Informations-
gesellschaft zu entfesseln und in Zuwächse an Güterversorgung zu trans-
formieren? Wenn Leistungserstellung, die vormals an einen Produktions
standort gebunden war, in möglichst viele isolierte Fertigungsstufen zer-
legt wird, erlaubt dies deren flexible und ortsungebundene Verlagerung 
nach Maßgabe des Abschöpfens auch nur minimaler Kosten- oder Quali-
tätsunterschiede. Spezialisierungsgewinne führen zu sinkenden Stückkos-
ten, implizieren also Größenvorteile. Sie sind aber folglich untrennbar mit 
der Notwendigkeit verbunden, vor Beginn der Produktion in die benötigen 
Inputfaktoren zu investieren. Zur Vorfinanzierung ist die Beschaffung von 



50 51

soziales Engagement – er/sie unterstützt, wird tendenziell geringere Zin-
sen fordern, denn genau dies dient dem Zweck. Es entspräche im Übrigen 
keinem Zinsverzicht, sondern dem Gegenwert für eine höhere ethische 
Qualität der Anlage. 

Einen darüber hinaus reichenden Ansatz verkörpern regionale 
Komplementärwährungen wie der bekannte «Chiemgauer». Derartige 
«Regios» verkürzen die Wertschöpfungskette, weil sie lediglich innerhalb 
eines bestimmten geographischen Radius gültig sind. Zudem mindern sie 
den Wachstumszwang, weil sie mit einer zinslosen Umlaufsicherung ver-
sehen sind. Die kürzeste Wertschöpfungskette entspräche indes dem Prin-
zip der Subsistenz. Wer sich beispielsweise gemeinsam mit anderen durch 
einen urbanen Gemeinschaftsgarten – davon finden sich in ausgerechnet 
New York mittlerweile 700 bis 800 – versorgt, trägt zu einem Versorgungs-
muster bei, das kein Geld, keinen Gewinn, keinen Zins und folglich keinen 
Wachstumszwang kennt. 

Ein zweites im Sinne einer Postwachstumsökonomie zu überwin-
dendes Strukturmerkmal moderner Fremdversorgungssysteme besteht 
in einer problematischen Verknüpfung von Schicksal und Wachstum. Das 
vollständig fremd versorgte Individuum benötigt den Zugriff auf nie ver-
siegende Geldquellen, die durch Erwerbsarbeit im Industrie- und Dienst-
leistungssektor, Unternehmensgewinne oder externe Transferleistungen 
gespeist werden. Die Geldabhängigkeit verstärkt sich mit zunehmenden – 
kulturell induzierten – Ansprüchen an materielle Selbstverwirklichungsop-
tionen und damit einhergehend einer stetigen Anhebung des monetären 
Versorgungsminimums, also dessen, was als «Armutsgrenze» deklariert 
wird. Die Kombination aus Konsum und spezialisierter Erwerbsarbeit, die 
tendenziell eine Verkümmerung aller Fähigkeiten zur (geldlosen) Existenz-
sicherung impliziert, wird mit einer beträchtlichen «sozialen Fallhöhe» 
erkauft. Deshalb ist Fremdversorgung nicht nur Folge und Ursache für 
geteilte Zukunftserwartungen, also mithin Kultur prägend, sondern auch 
Quelle für geteilte Zukunftsängste. Genauso wie ein Heroinabhängiger 
wider besseres Wissen den Dealer schützt, steigt beim Geldabhängigen 
mit zunehmendem Konsumniveau die panische Angst davor, dass die 
Geld speiende Wachstumsmaschine auch nur ins Stocken geraten könnte. 
Dieser Sachzwang beherrscht und marginalisiert den Manövrierspielraum 
einer nachhaltigen Entwicklung. «Sachzwänge beanspruchen, was vormals 
nur Gott zukam: Sie verlangen Gehorsam ohne Einsicht, ohne dass die-

ser Gehorsam ’Gehorsam’ genannt werden dürfte» (Gronemeyer 2008). 
Dabei bestand der fiktive Fluchtpunkt moderner Fortschrittsvisionen in 
nichts anderem als einem souveränen, von allen denkbaren Zwängen, 
Restriktionen und Schicksalsabhängigkeiten befreiten Subjekt.

Gegen die ökonomischen und kulturellen Wachstumstreiber helfen 
zwei sich ergänzende Strategien, auf denen die Postwachstumsökonomie 
beruht. Zunächst geht es um den Eintritt in ein Zeitalter der Entrümpelung 
und Entschleunigung. Welche Energiesklaven, Konsum- und Komfortkrü-
cken, die geldabhängig und hilflos machen, können als Ballast abgewor-
fen werden? Wer sich in einer reizüberfluteten Konsumsphäre verzettelt, 
verliert zusehends die knappste Ressource, nämlich Aufmerksamkeit. Wer 
sich aus der einschnürenden Wohlstandslawine befreit, kann sich stress-
frei auf das Wesentliche konzentrieren, statt im Hamsterrad der käufli-
chen Selbstverwirklichung zusehends orientierungslos zu werden.

Die zweite Strategie besteht darin, einen individuellen Kompromiss 
zwischen Fremd- und Selbstversorgung zu finden. Wer lediglich 20 Stun-
den dem Gelderwerb nachgeht, kann die andere Hälfte seiner Kreativität 
dem Handwerk, der Kindererziehung, der Nachbarschaftshilfe, der Mit-
wirkung im Community Garden, der Pflege und Reparatur von Konsum-
gütern, dem Gemeinwesen etc. widmen. Urbane Subsistenz heißt, sich 
souverän der schicksalhaften Abhängigkeit von globaler Fremdversorgung 
zu entziehen.

Infolge beider Strategien bräuchte der geldbasierte und globalisierte 
Industriekomplex nur noch halb so groß sein. Zudem wäre er so umzuge-
stalten, dass die Neuproduktion von Gütern, die viel langlebiger und repa-
raturfreundlicher sein müssten, eher eine untergeordnete Rolle spielt. Der 
Fokus läge auf dem Erhalt, der Um- und Aufwertung vorhandener Pro-
duktbestände und Infrastrukturen, etwa durch Renovation, Konversion, 
Optimierung, Nutzungsdauerverlängerung oder Nutzungsintensivierung. 
Wenn dann noch Elemente einer Geld- und Bodenreform sowie die Ori-
entierung an individuellen CO2-Bilanzen hinzukämen, wäre die Postwachs-
tumsökonomie eine realistische Perspektive.
 
Anmerkungen, Literatur und Verweise

Binswanger, H. C. (2009): Vorwärts zur Mäßigung: Perspektiven einer nachhaltigen Wirtschaft. 
Hamburg.



52 53

Busse, T. (2006): Die Einkaufsrevolution. Konsumenten entdecken ihre Macht, München. 

Daly, H. (1999): Wirtschaft jenseits von Wachstum, Salzburg/München.

Grimm, F. ( 2006): Shopping hilft die Welt verbessern, München.

Gronemeyer, M. (1988): Die Macht der Bedürfnisse, Reinbek.

Gronemeyer, M. (2008): Genug ist genug. Über die Kunst des Aufhörens, Darmstadt.

Heath, J./Potter, A. (2005): Konsumrebellen – Der Mythos der Gegenkultur, Berlin.

Jackson, T. (2009): Prosperity without Growth, London.

Kirig, A./Wenzel, E. (2009): Lohas. Bewusst grün – alles über die neuen Lebenswelten, München.

Latouche, S. (2006): Le pari de la décroissance, Paris.

Miegel, M. (2010): Exit – Wohlstand ohne Wachstum, Berlin. 

Paech, N. (2005): Nachhaltiges Wirtschaften jenseits von Innovationsorientierung und Wachs-
tum. Eine unternehmensbezogene Transformationstheorie, Marburg.

Paech, N. (2008): Regionalwährungen als Bausteine einer Postwachstumsökonomie, in: Zeit
schrift für Sozialökonomie (ZfSÖ) 45/158-159, 10-19.

Paech, N. (2009): Wachstum light? Qualitatives Wachstum ist eine Utopie, in: Wissenschaft & 
Umwelt Interdisziplinär 13, 84-93.

Paech, N. (2011): Adios Konsumwohlstand: Vom Desaster der Nachhaltigkeitskommunikation 
und den Möglichkeiten der Suffizienz, in: Heidbrink, L./Schmidt, I./Ahaus, B. (Hrsg.); Die 
Verantwortung des Konsumenten, Frankfurt/New York, 285-304.

Pallante, M. (2005): La decrescita felice. La qualità della vita non dipende dal PIL, Roma. 

Pötter, B. (2006): König Kunde ruiniert sein Land. oekom Verlag, München.

Raupach, M. R./Marland, G./Ciais, P./Quere, C. L./Canadell, G. C./Klepper, G./Field, C. B. (2007): 
Global and Regional Drivers of Accelerating CO2 Emissions, in: Proceedings of The National 
Academy of Sciences of the USA, 104/24, S. 10288-10293.

Seidl, I./Zahrnt, A. (2010): Postwachstumsgesellschaft. Konzepte für die Zukunft, Marburg. 

Stehr, N. (2007): Die Moralisierung der Märkte. Eine Gesellschaftstheorie, Frankfurt am Main.

Guerilla Gardening und andere Strategien
der Aneignung des städtischen Raums

«Wenn dir Land zum Gärtnern fehlt, denk immer daran, dass dir das 
Land fehlt, während andere mehr als genug besitzen. Es macht also Sinn, 
Gelände zu bewirtschaften, die anderen gehören... Aus Mangel an eige-
nem Land zum Guerilla-Gärtner zu werden, ist die natürlichste Sache der 
Welt.» (Reynolds 2009: 50)

Dieses Zitat des 29jährigen Briten Richard Reynolds, Autor von 
«Guerilla Gardening. Ein botanisches Manifest» – Grundlagenwerk und 
unverzichtbares Handbuch für jede AktivistIn – verdeutlicht die politi-
sche Selbstverortung der Guerilla Gardening-Szene, einer Unterströmung 
innerhalb der neuen urbanen Gartenbewegung (vgl. Müller 2011). Neben 
der unverblümten Kritik an den Eigentumsverhältnissen klingt hier der 
Sex Appeal des selbstbemächtigten Urban Underground an: die Aura der 
Überschreitung des Erlaubten und die ganz und gar unorthodoxe Gestal-
tung des eigenen Umfelds – Ingredienzien, die das Guerilla Gardening 
in der medialen Aufmerksamkeitsskala für urbanes Gärtnern nach ganz 
oben geschoben haben.

Christa Müller



54 55

Nicht, dass das Phänomen als solches neu wäre. Schon in den siebzi-
ger Jahren eroberten sich türkische EinwanderInnen die Brachflächen der 
Innenstädte, um Bohnen und anderes Gemüse anzubauen. Ebenfalls ohne 
zu fragen. Ihre Motivation war dabei nicht der Protest, sondern vielmehr 
eine naheliegende Subsistenzstrategie. Im Vergleich zu dieser handfesten 
Versorgungsabsicht wirkt es verspielt oder auch, um einen Begriff aus der 
Mottenkiste des 68erVokabulars zu bemühen, fast ein wenig «reformis-
tisch», wenn verkehrsumtoste Inseln mit Saatbomben von Vergissmein-
nicht «beworfen» und dadurch nicht etwa lahmgelegt, sondern lediglich 
«verschönert» werden.

Dennoch: Die Guerilla Gardener deklarieren ihre Aktionen entschie-
den als politisch. Für sie ist das temporäre Anlegen von Blumenbeeten 
oder Kartoffelackern in ausgedienten Autoreifen am Straßenrand eine 
symbolträchtige Intervention im öffentlichen Raum, der zurückerobert 
werden soll von der einseitigen Belagerung durch Kommerz, Beton und 
motorisierten Verkehr. Dabei sensibilisieren Guerilla Gardener den Blick 
für fehlende Lebensqualität in den unwirtlichen Räumen der Städte und 
verweisen zugleich auf Planungsdefizite und verfehlte Stadtpolitik. Sie tun 
dies jedoch explizit nicht im Duktus der politischen der Vorgängergene-
rationen, sondern bedienen sich doppeldeutiger Kommunikationsformen 
und Wendungen wie etwa dem ironischen Slogan «Keine Pflanze ist ille-
gal!» oder schließen sich einem weiteren von Reynolds formulierten stra-
ßenkämpferischen Motto an:

«Guerilla Gardening ist eine Schlacht um die Ressourcen, ein Kampf 
gegen Landmangel, gegen ökologischen Raubbau und verpasste Mög-
lichkeiten. (...) Guerilla Gardening ist eine Schlacht, in der die Blumen die 
Munition sind» (Reynolds 2009: 12).

Die neue urbane Gartenbewegung

Zuweilen verstetigt sich das nomadische Guerilla Gardening. Wie im Fall 
von Rosa Rose, dem vielleicht bekanntesten Nachbarschaftsgarten in 
Deutschland (www.rosarose-garten.net). Er entstand aus einer spontanen 
Brachflächenbesetzung im dicht bebauten Berliner Bezirk Friedrichshain. 
In der Kinzigstraße blieben jahrelang mehrere Grundstücke ungenutzt 
und verwahrlosten zunehmend. Im Mai 2004 ergriffen einige Bewohne-
rInnen die Initiative und riefen zur «Aktion Nachbarschaftsgarten» auf. 

Es kamen unterschiedliche Menschen zusammen, entmüllten die Fläche 
und bauten einen Gemeinschaftsgarten auf, der offen für alle und für die 
verschiedensten Arten der Nutzung war. Schnell etablierten sich neben 
Gemüsebeeten und Kräuterspiralen kleinkulturelle Veranstaltungen und 
Workshops, ein selbstgebautes und -bespieltes Open Air Kino oder eine 
Location für Nachbarschaftsfeste, Kindergeburtstage und Freiluftkonzerte.
Rosa Rose ist Teil der seit Beginn des 21. Jahrhunderts in westlichen Groß-
städten boomenden urbanen Gartenbewegung. Die Bewegung ist jung, 
bunt und, was die soziale Situierung ihrer Akteure betrifft, heterogen. 
In Berlin bauen «biodeutsche» GroßstadtbewohnerInnen Seite an Seite 
mit türkischen Alteingesessenen am Kreuzberger Moritzplatz Gemüse in 
Bäckerkisten, aufgeschlitzten Tetrapaks und ausgedienten Reissäcken an 
(http://prinzessinnengarten.net), die ersten Parks werden von Anwoh-
nerinnen und Anwohnern in Eigenregie und in bunter Couleur betrieben 
(Gemüsebeete inklusive). Auch die Formen changieren: Selbsterntegär-
ten und Bauerngärten siedeln sich an, die Initiative mundraub.org taggt 
Fundstellen von lokalen Obstsorten via Web 2.0 (www.mundraub.org), 
die Bewegung der Interkulturellen Gärten wächst weiter (www.stiftung-
interkultur.de), Nachbarschaftsgärten, Kiezgärten, Gemeinschaftsdach-
gärten entstehen und vernetzen sich untereinander (vgl. Müller 2011 zum 
facettenreichen Phänomen des neuen urbanen Gärtnerns).

Die Bezugnahme auf Guerilla-Taktiken war womöglich eine der wirk-
samsten Strategien, das Themenfeld Gärtnern und Subsistenz, jahrzehn-
telang befrachtet mit Knappheitsdiskursen und dichotomen Modernisie-
rungsvorstellungen, zu befreien und neu zu kommunizieren. Aufwind gibt 
zusätzlich die Entstehung eines neuen Selbstverständnisses von Stadt und 
Urbanität, das ein neues Verhältnis von Kultur und Natur einschließt. Dass 
die Kultivierung der städtischen Natur mit neuen Formen der Kollektivität 
verbunden ist, springt unmittelbar ins Auge: Urbanes Gärtnern ist in aller 
Regel soziales Gärtnern, es ist partizipativ und gemeinschaftsorientiert; 
der Garten wird als Lern- und Begegnungsort inszeniert und die Nachbar-
schaft in die Gestaltung des Outdoor-Sozialraums einbezogen. Die so ent-
stehenden Hybride zwischen Stadt und Natur ziehen auch kreative Milieus 
in den Garten, denn er bietet in seinen neuen Formen vor allem eins: Frei-
raum im materiellen wie im geistig-künstlerischen Sinne.

Urbanes Gärtnern dient der Selbstversorgung mit frischen, lokalen 
und gesunden Lebensmitteln, zugleich ist es aber auch Medium und Aus-



56 57

gangspunkt symbolischer Politik. Als der Investor den Rosa Rose-Garten 
im grünarmen Friedrichshain bebauen will, wird der Nachbarschaftsgar-
ten im Juli 2009 polizeilich geräumt. In Form einer Umzugsparade, die 
zugleich als Demonstration für eine nachhaltige Stadtentwicklung von 
unten fungiert, werden die Pflanzen zum Überwintern auf «Asylbeete» 
der vernetzten Berliner Gartenszene gebracht. Der Gartenumzug von Rosa 
Rose, bei dem blumengeschmückte junge Leute Gemüsepflanzen, Büsche 
und Obstbäume auf Lastenfahrrädern durch Berlin transportierten, war 
kein unspektakulärer Rückzug, ein Nachgeben gegenüber den Eigentums-
verhältnissen; vielmehr wurde der Pflanzentransport positiv gewendet 
zur Inszenierung, zum großen Auftritt, wie Karin Werner beschreibt: «Der 
Exodus kam als öffentliches Spektakel zur Aufführung. Langsam und relativ 
leise bewegte sich die mit Pflanzen beladene Fahrradkarawane durch die 
Straßen und gab dabei das Bild eines nie zuvor gesehenen Hybridwesens 
ab, das auf den ersten Blick schwer zu lesen war. Das Kompositum aus 
Fahrrädern, Menschen und Pflanzen war visuell weit mehr als die Summe 
seiner Teile. Es bot ein Vexierbild, es gab Rätsel auf, es bleibt beim Publi-
kum unvergessen. … Der Garten wurde durch die spektakuläre Aktion zu 
einer singulär markanten visuellen Ikone. Das Gravitätisch-Komische des 
Auszugs, das Drama der Enterdung und das Groteske und Schmerzhaft-
Seltsame der Dislozierung teilten sich auch ohne viele Worte dem Stra-
ßenpublikum mit. Der Gartenexodus war eine ästhetische Intervention 
mit großer Wirkmacht und ist Teil der kollektiven Erinnerung der Berliner 
Gartenszene.» (Werner 2011, S. 65)

Politik und Raum

Dem neuen Politikverständnis, das u.a. in dem beschriebenen Gartenum-
zug zum Ausdruck kommt, entspricht auch ein neues Raumverständnis. 
Die avancierte Raumtheorie geht davon aus, dass Stadträume keine lee-
ren Container sind, die Planer lediglich mit Straßen oder Shopping Malls 
zu füllen haben. Städte werden vielmehr als netzwerkartige soziale Räume 
beschrieben, die erst durch Handlungen (kognitiv) erzeugt werden (vgl. 
Löw 2008, S. 37). Wenn das zutrifft, dann irritiert ein innerstädtischer 
Gemüsegarten oder eine urbane Landwirtschaft den Blick und fordert zu 
einer neuen Lesart von Stadt auf. Gärtnern in der Stadt ist damit auch 
eine engagierte Einmischung im öffentlichen Raum, dessen zunehmende 



58 59

Ökonomisierung skandalisiert wird. Der neue Typus des urbanen Gemein-
schaftsgartens unterscheidet sich an diesem Punkt fundamental vom 
traditionellen Schrebergarten: Er begreift sich selbst nicht als Refugium 
jenseits des Städtischen, sondern will in einen Dialog mit der Stadt treten 
und auf ihre Gestaltung Einfluss nehmen. Urbane GärtnerInnen sind häu-
fig Menschen, die sich der Stadtverwaltung als kompetentes Gegenüber 
präsentieren, die die Nachbarschaft in ihre Aktivitäten einbeziehen und 
die ein klares Bild von einer grünen, partizipativen Stadtgestaltung von 
unten haben, in der die Lebensqualität aller im Vordergrund steht.

Postmaterielle Wohlstandsmodelle

Zugleich stellen Teile der urbanen Gartenbewegung die gängigen Wohl-
standsvorstellungen in Frage. Sie kontrastieren die Mythen der Moderne 
mit eigenwilligen sozialen Praxen und postmateriellen Wohlstandsmodel-
len. Damit ist der Gemeinschaftsgarten als ein Ort des Säens und Erntens 
zugleich auch Ausgangspunkt politischen Handelns für die, die den unge-
hinderten und ungenierten Zugriff auf die Ressourcen der Welt beanstan-
den. Sie gärtnern, um praktisch zu zeigen, wie es besser laufen könnte 
mit der Lebensmittelproduktion. Sie ziehen Saatgut, tauschen es unter-
einander, statt Hybridsorten im Baumarkt zu kaufen. Sie kultivieren alte 
Sorten, bevorzugen lokales Gemüse, bereiten es im Idealfall gleich vor Ort 
zu und verspeisen es – klimaneutral und in bester Qualität – gemeinsam 
mit anderen GartennutzerInnen.

Obwohl sich die AkteurInnen nicht explizit als Teil einer «Gegen-
kultur» verorten, kann man die urbanen Gartenaktivitäten als Orte des 
Widerstands gegen die zunehmende Durchdringung eigentlich nicht-
ökonomischer Sphären wie dem Sozialen, der Bildung oder der Gestal-
tung des öffentlichen Raums durch globale Marketingstrategien lesen. So 
attestiert Karin Werner sowohl dem Vertrauen in Gemeinschaft wie auch 
dem Zusammensein mit Pflanzen und den damit verbundenen Praxen der 
Fürsorge ein widerständiges Potenzial gegen die herrschende neoliberale 
Ordnung, denn die im Garten geforderte verbindliche Hinwendung lässt 
nur wenig Raum für «Flexibilität» und andere Anforderungen des neolibe-
ralen Regimes (vgl. Werner 2011).

Die neuen Subsistenzpraxen sind Entgegnungen auf die Zweckratio
nalität des entfesselten Marktes, der Humankapital ohne Verwertungs-

perspektive aussortiert und an den Rändern der Gesellschaft ablegt und 
damit historisch neue Konstellationen von Exklusion schafft. Jeremy Rifkin 
prognostizierte schon zur Jahrtausendwende, dass die Entwicklung des 
Kapitalismus, der mit der Vermarktung von Raum und Materie begann, 
mit der Vermarktung der Zeit und der Lebensdauer von Menschen ende 
(vgl. Rifkin 2000). Die Frage ist, ob die Sphäre des Sozialen geeignete Mit-
tel findet, dieser mit der fortschreitenden Technikentwicklung sich opti-
mierenden Verwertungsdynamik zu begegnen. Denn die Ökonomisierung 
zunehmend aller Lebensbereiche stellt nicht nur immer mehr Menschen 
mit dem Rücken zur Wand, sie bedroht auch das kreative Potenzial einer 
Gesellschaft, indem sie nahezu jede schöpferische Tat einer/s Einzelnen, 
einer sozialen Bewegung oder einer kulturellen Minderheit ansaugt und 
kurze Zeit später als vermarktbares Produkt ausstößt. Diese spezifische 
Form der «Enteignung» eines Gemeinguts wie der kollektiven sozialen 
Phantasie verschärft die sich verändernden Positionierungen von «Drin-
nen» und «Draußen» zusätzlich.

Zeitgenössische Formen von Subsistenz

Nun ist es ein Signum der Moderne, dass viele Entwicklungen parallel 
und durchaus widersprüchlich verlaufen. Richtet man den Fokus auf die 
Leitgröße der Einbettung des Individuums in verlässliche, räumlich und 
zeitlich überschaubare Lebenszyklen, so steht das Barometer eher auf 
Tief. Gleichzeitig entstehen jedoch allerorten, wie in den urbanen Gärten, 
neue Formen des zivilgesellschaftlichen Engagements und vielfältige Ent-
würfe selbstbestimmter und sinnbehafteter Lebensbiographien. Die jün-
geren Formen des Miteinanders sind häufig gekoppelt an alltagsweltliche 
Subsistenz, und nicht, wie man das in einer hegemonialen Marktordnung 
vermuten könnte, in erster Linie an Lohnarbeit und Konsum, obwohl auch 
hier neue Typen der Vermischung entstehen. Die hegemonialen Marktlo-
giken produzieren zugleich Gegenkodierungen, und das auf verschiedens-
ten gesellschaftlichen Ebenen (vgl. Baier/Müller/Werner 2007).

Eine dieser Gegenkodierungen ist die Wiederentdeckung des Nah
raums und die Tendenz zum Regionalen und Lokalen. Beides ist unmittel-
bar geknüpft an einen weiteren Trend: Selbermachen oder Crafting. Sich 
auf die eigenen Fähigkeiten zu besinnen und die Dinge dort, wo es geht, 
wieder selbst in die Hand zu nehmen, macht derzeit als eine markante 



60 61

Gegenströmung zum «totalen Konsum» Furore (vgl. Friebe/Holm 2008). 
Eigenarbeit, Subsistenz, Selbermachen erleben eine Renaissance, die 
nicht wenige FeuilletonistInnen und ZeitdiagnostikerInnen staunen lässt.

Selbermachen ist hier der Versuch, das Eigene trotz tendenziell ver-
einnahmender und kolonisierender Dominanz des Marktes, der primär 
vorgefertigte Waren liefert, neu zu entdecken und zu kultivieren. Die 
Trendforschung spricht in diesem Zusammenhang von Re-Grounding und 
sieht dafür gleich mehrere Gründe. Einer liegt klar im wachsenden Ver-
trauensverlust in die HerstellerInnen aufgrund von Praktiken des Green-
washing und mangelnder Transparenz. Silke Borgstedt, Direktorin Sozi-
alforschung beim Sinus-Institut kommentiert: «… was liegt da näher, als 
gleich selbst zum Hersteller, zum Gärtner zu werden» (Borgstedt 2011, S. 
121). Sie hält die Konzentration auf das Nahumfeld und die damit einher-
gehende Gestaltung desselben nach eigenen Vorstellungen nicht für einen 
Rückzug, sondern für eine konsequente, «selbstbestimmte Reduktion von 
(fremdbestimmter) Komplexität, um sich auf das Wesentliche besinnen zu 
können. Re-Grounding ist eine Strategie, sich in den dauerhaft unsicheren 
Verhältnissen einzurichten» (ebd.).

Postwachstumsgesellschaft

Konsumismus war die Leitkultur der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. 
Auf ihr fußten Biographien, Sozialsysteme, ja komplette Gesellschaften. 
Diese Leitkultur gerät nun zunehmend unter Beschuss: Unendliches 
Wachstum ist eine Illusion und ohne das Schmiermittel Öl nicht möglich 
– und das wiederum wird knapp. Könnte es also sein, dass die wachsende 
Einsicht in die illusionäre Grundlage des westlichen Lebensstils die alleror-
ten neu entstehenden Formen der Subsistenz hervorruft? Interessant ist 
zumindest die Beobachtung, dass sich das Gärtnern in der Stadt keines-
wegs nur auf alternative Milieus beschränkt und in den Gärten nachhal-
tige Lebensstilelemente entwickelt werden, die vielversprechend für den 
vor uns liegenden Transformationsprozess von einer Industriegesellschaft 
hin zu einer postfossilen Gesellschaft sein könnten.

Langsam setzt sich die Erkenntnis durch, dass Wachstum und Nach-
haltigkeit gerade im globalen Maßstab nicht miteinander zu vereinbaren 
sind, auch wenn das politische Personal noch mehrheitlich am Paradigma 
festhält, dass Wachstum und Surplus unverzichtbar sind, um auch in 

Zukunft eine Umverteilungsgesellschaft zu realisieren. Der Oldenburger 
Ökonom Niko Paech erteilt den regelmäßigen Neuauflagen der Konzepte 
von qualitativem, entkoppeltem oder dematerialisiertem Wachstum eine 
deutliche Absage: Am Beispiel des zusätzlichen Energieverbrauchs virtuel-
ler Medien wie YouTube, MySpace, Second Life, eBay oder Google macht 
er deutlich, dass qualitatives Wachstum nie materielos sein kann und 
zudem «…ersetzt es das bisherige quantitative Wachstum nicht, sondern 
verleiht ihm buchstäblich Flügel. Es sind gerade die Wissens- und Kreativi-
tätsschübe, welche der material- und energieintensiven Wertschöpfungs-
maschinerie neue Spielräume zur Expansion eröffnen. Qualitatives und 
quantitatives Wachstum sind keine Alternativen, sondern untrennbare, 
einander verstärkende Triebkräfte» (Paech 2010a, S. 16).

Für Paech kann nachhaltige Entwicklung nur die Kunst der Reduktion 
sein, ähnlich wie Mitte der neunziger Jahre die Autoren der ersten Wup-
pertal Studie «Zukunftsfähiges Deutschland» bereits von einer Suffizienz-
revolution sprachen, die die heute in aller Munde befindliche Effizienzre-
volution notwendig flankieren müsse. Deshalb zielt eine Postwachstums
ökonomie darauf, Expansionszwänge zu überwinden. Solange Bedürf-
nisse, die einst durch Handwerk, lokale Versorgung und soziale Netzwerke 
befriedigt wurden, nur mehr durch käufliche Produkte, Dienstleistungen 
sowie eine komfortable Automatisierung und Mechanisierung erfüllt wer-
den, durch eine fortschreitende Ökonomisierung aller Lebensbereiche 
also, kann eine zukunftsfähige Entwicklung nicht stattfinden, meint Paech.

Deshalb setzt er klar auf Subsistenz, nämlich auf eine «Reaktivierung 
nichtkommerzieller Versorgung: Eigenarbeit, handwerkliche Fähigkeiten, 
(urbane) Subsistenz, Community-Gärten, Tauschringe, Netzwerke der 
Nachbarschaftshilfe, Verschenkmärkte, gemeinschaftliche Nutzung von 
Geräten sowie regionale Kreisläufe auf Basis zinslos umlaufgesicherter 
Komplementärwährungen würden zu einer graduellen Deglobalisierung 
verhelfen» (Paech 2010b). Würden diese Strategien mit einer Halbierung 
der durchschnittlichen Erwerbsarbeit kombiniert, bräuchte der auf Geld-
wirtschaft und industrieller Arbeitsteilung basierende Komplex nur noch 
halb so groß sein.

Noch klingt ein Begriff wie «urbane Subsistenz» (Dahm/Scherhorn 
2008) in vielen Ohren wie ein Widerspruch in sich. Bedeutet doch Subsis-
tenz im lateinischen Wortsinn so etwas wie einhalten, innehalten, aus sich 
selbst heraus bestehen. Die Assoziation zum Rückschritt ist schnell her-



62 63

gestellt. Modernisierungstheorien marxistischer wie auch sogenannter 
bürgerlicher Provenienz haben das Ihre dazu beigetragen. Der eigentlich 
wertschöpfende Prozess ist für sie das «Zusammenspiel von Industrie und 
die Lohnarbeit»– alles andere wie einfache Warenproduktion, Kleinhan-
del, Versorgungsarbeit oder kleinbäuerliche Produktion gelten dagegen 
als vernachlässigenswerte, eben «informelle» und damit «inexistente» 
Faktoren der Produktion, die im Zuge der fortschreitenden gesellschaft-
lichen Entwicklung nach und nach überall auf der Welt der (modernen, 
industrialisierten) Warenproduktion weichen werden. Setzt man aber die 
Theoriebrille des linearen Modernisierungsblicks ab, entdeckt man an 
immer mehr Orten «die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen», die Ernst 
Bloch schon im frühen 20. Jahrhundert als Kennzeichen der Moderne 
identifizierte.

Die neuen Gärten gehören zu den Orten, an denen die Gleichzei-
tigkeit des Ungleichzeitigen derzeit zu besichtigen ist; ihre ProtagonistIn-
nen sind StädterInnen des 21. Jahrhunderts, verortet im Hier und Jetzt, 
ausgestattet mit Laptops und Handy, und dennoch skeptisch, was die 
Fortschrittsversprechen angeht, müde und überdrüssig, was die Verein-
nahmung und Enteignung durch die Warenwelt betrifft und voller Neugier 
und Einfallsreichtum, wie die kommenden Herausforderungen wie Peak 
Oil und Peak Soil zu bewältigen sein können. Produktive Orte eben, in 
einem umfassenden Sinne.

Dieser Artikel ist erschienen in: Bergmann, Malte/ Lange, Bastian (Hrsg.): 
Eigensinnige Geographien. Städtische Raumaneignungen als Ausdruck 
gesellschaftlicher Teilhabe, S. 281-288, Verlag für Sozialwissenschaften: 
Wiesbaden 2011.

Anmerkungen, Literatur und Verweise

Baier, Andrea/ Müller, Christa/ Werner, Karin (2007): Wovon Menschen leben. Arbeit, Engage-
ment und Muße jenseits des Marktes. München: oekom

Borgstedt Silke (2011): Das Paradies vor der Haustür: Die Ursprünge einer Sehnsucht aus der 
Perspektive soziokultureller Trendforschung. In: Müller (2011): 118-127

Dahm, Daniel/ Scherhorn, Gerhard (2008): Urbane Subsistenz. Die zweite Quelle des Wohlstands. 
München: oekom

Friebe, Holm/ Ramge, Thomas (2008): Marke Eigenbau. Der Aufstand der Massen gegen den 
Massenkonsum. Frankfurt/New York: Campus

Löw, Martina (2008): Soziologie der Städte. Frankfurt/M.: Suhrkamp

Müller, Christa (Hg.) (2011): Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt. Mün-
chen: oekom

Paech, Niko (2010a): Unabhängig leben: Strategien gegen Wachstumstreiber. In: BUND magazin 
02/2010. S. 16-17

Paech, Niko (2010b): Die Legende vom nachhaltigen Wachstum. Ein Plädoyer für den Verzicht. In: 
Le Monde Diplomatique vom 10.09.2010

Reynolds, Richard (2009). Guerilla Gardening. Ein botanisches Manifest. Freiburg: orange press

Rifkin, Jeremy (2000): Access. Das Verschwinden des Eigentums. Campus: Frankfurt/New York

Werner, Karin (2011): Eigensinnige Beheimatungen. Gemeinschaftsgärten als Orte des Wider-
standes gegen die neoliberale Ordnung. In: Müller (2011): 22-53



64 65

Ein Anspruch an die Bewegungen selbst –
Zur Theorie und Praxis der internationalen Kämpfe
um das Recht auf Stadt

Unter dem Motto Recht auf die Stadt konstituieren sich weltweit neue städ-
tische Protestbewegungen, die gegen die neoliberale Hegemonie eigene 
Ansprüche an den städtischen Entwicklungen einfordern. Die Aktivitäten 
und Forderungen, die sich auf den Slogan beziehen, sind dabei sehr vielfäl-
tig: In New Orleans fordern die MieterInnen der Sozialwohnungssiedlun-
gen die Rückkehr in ihre preiswerten Wohnungen und in Hamburg besetz-
ten KünstlerInnen die letzten historischen Gebäude im Gängeviertel. Kaum 
ein Stadtprotest der letzten Jahre, kaum eine städtische soziale Bewegung, 
die nicht auf die Parole Recht auf die Stadt zurückgriff. Dirk Gebhardt und 
Andrej Holm gehen den politischen und theoretischen Dimensionen der 
Forderung nach.

Die Forderung nach einem Recht auf die Stadt geht auf den französischen 
Philosophen Henri Lefebvre zurück, der dieses in seinem Text «Le droit à 
la ville» von 1968 als ein Recht auf Nichtausschluss von den Qualitäten 

Dirk Gebhardt/Andrej Holm



66 67

der urbanisierten Gesellschaft beschrieb. Dies geschah vor dem Hinter-
grund der Erfahrungen des fordistischen Klassenkompromisses, der in 
den funktionalen, modernen Stadtplanungen unbefriedigende Lösungen 
hervorbrachte, die viele Bedürfnisse unbefriedigt ließen. So wurde etwa 
das Recht auf Wohnung in den Projekten des Massenwohnungsbaus nur 
unter dem Verlust anderer Qualitäten bedient. Insbesondere die Stadt als 
offener Raum des kulturellen Austausches und der Kommunikation war 
hier nicht zu finden – so die Argumentation von Lefebvre.

Weit über eine bloße Veränderung der Stadt hinaus versteht Lefeb-
vre das Recht auf die Stadt als kollektive Wiederaneignung des städtischen 
Raumes. Diese soll zu einem veränderten, erneuerten städtischen Leben 
führen, das am Gebrauchswert der Stadt orientiert ist, wo «der Austausch 
nicht über den Tauschwert, Handel oder Gewinn vermittelt ist». Das Recht 
auf die Stadt umfasst das Recht auf Zentralität, also den Zugang zu den 
Orten des gesellschaftlichen Reichtums, der städtischen Infrastruktur und 
des Wissens. Es umfasst auch das Recht auf Differenz, das für eine Stadt als 
Ort des Zusammentreffens, des Sich-Erkennens und Anerkennens und der 
Auseinandersetzung steht. Das Recht auf Stadt bezieht sich also gleichzei-
tig auf die Stadt als physische Form und auf die mit ihr in Wechselwirkung 
stehenden sozialen Verhältnisse und Praktiken. Es beschränkt sich nicht auf 
die konkrete Benutzung städtischer Räume, sondern umfasst ebenso den 
Zugang zu den politischen und strategischen Debatten über die künftigen 
Entwicklungspfade. Das Recht auf die Stadt orientiert sich an den utopi-
schen Versprechungen des Städtischen und reklamiert ein Recht auf die 
schöpferischen Überschüsse des Urbanen.

In seiner Kritik der Verhältnisse in der fordistisch-kapitalistischen Stadt 
geht es Lefebvre nicht um die Situation der Angehörigen der gesellschaftli-
chen Eliten, die, wie Lefebvre sagt, «nicht mehr wohnen», sondern ständig 
unterwegs sind und den Alltag transzendieren. Es geht um jene, die einem 
verordneten Alltag in der Stadt ausgesetzt sind: um die Jugendlichen, die 
Studierenden und Intellektuellen, die «Armeen von ArbeiterInnen mit oder 
ohne weißen Kragen», die ProvinzlerInnen, die Kolonisierten und Semi-
Kolonisierten aller Art, die im Elend der Banlieue, der «Wohngettos», der 
heruntergekommenen Altstädte und des suburbanen Abseits leben – die 
buchstäblich an den Rand gedrängten Gruppen der fordistischen Stadt.

Die Rezeption des Rechts auf Stadt seit den 1990er Jahren trägt den 
Begriff von der soeben beschriebenen französischen Situation in sehr 

unterschiedliche Situationen in Lateinamerika, Südafrika, Nordamerika 
und Europa. Diesen verschiedenen Kontexten ist jedoch die Diagnose 
gemein, dass sich die Ausschlüsse unter neoliberalen Verhältnissen über-
all vermehrt und intensiviert haben. In Lateinamerika, noch stärker in 
Südasien und Afrika hat sich die Verstädterung oft in rasantem Tempo und 
zum größten Teil in Form informeller Siedlungen fortgesetzt. Grund sind 
Bevölkerungswachstum, Globalisierung und die u.a. von Organisationen 
wie dem Internationalen Währungsfonds (IWF) herbeigeführte Ver-
schlechterung wirtschaftlicher Bedingungen auf dem Land. Mittlerweile 
leben eine Milliarde Menschen in Slums. Die europäische Stadt erscheint 
so als die Ausnahme, und der «Planet der Slums» (Mike Davis) mit seinen 
extremen Ausschlüssen ist zur Regel geworden.

Das Grundproblem der Kommodifizierung des städtischen Raums, die 
Unterordnung des Gebrauchswertes der Stadt unter ihren Tauschwert und 
der ungleiche Zugang zur Stadtgesellschaft und ihrer Ressourcen stellt sich 
heute also noch deutlicher als vor mehr als 40 Jahren für Lefebvre in Paris 
– auch wenn es für die dauerhaft ökonomisch ausgeschlossenen Slumbe-
wohnerInnen eine noch größere Dringlichkeit besitzt als für die Bewohne-
rInnen der westeuropäischen Städte.

Mit der stetig steigenden wirtschaftlichen und politischen Bedeutung 
der Städte setzt sich die neoliberale Neustrukturierung der Gesellschaft ver-
stärkt in den Städten um und wird dort sichtbar. Gesellschaftliche Utopien 
und Alternativen sind daher in immer stärkerem Maß auch Alternativen für 
die Organisation des Städtischen. Mit dem Einfordern eines Rechts auf die 
Stadt verbindet sich die Hoffnung auf soziale Mobilisierungen und neue 
Bündnisse und auf eine Vergesellschaftung jenseits von Staat und Markt.

Die Rezeption des Rechts auf die Stadt ist unmittelbar mit sozialen 
Bewegungen und politischen Institutionalisierungsversuchen des Rechts 
auf Stadt verbunden. Zentral ist hier das 2001 begonnene Projekt der Habi-
tat International Coalition (HIC), eines Zusammenschlusses von Nichtregie-
rungsorganisationen im Umfeld des Weltsozialforums, einer Welt-Charta 
des Rechts auf die Stadt. Die von lateinamerikanischen Initiativen initiierte 
Arbeit an der Charta und der damit verbundene Austausch zwischen sozia
len Bewegungen werden als Instrument gegen den Neoliberalismus und 
dessen Auswirkungen auf die StadtbewohnerInnen verstanden.

Die Welt-Charta definiert das Recht auf die Stadt als «gleiches Nut-
zungsrecht von Städten innerhalb der Prinzipien der Nachhaltigkeit, Demo-



68 69

kratie, Chancengleichheit und sozialer Gerechtigkeit», als «kollektives 
Recht der BewohnerInnen, insbesondere der benachteiligten und mar-
ginalisierten Gruppen». Die Charta kodifiziert eine Vielzahl von sozialen, 
Menschen- und Freiheitsrechten, Rechte der politischen Teilhabe und 
Rechte des Zugangs zu Infrastruktur. Dabei ist das Recht auf die Stadt nicht 
als Zusatz auf einer Liste von Rechten, sondern eher als kollektiver Hebel 
zu deren Umsetzung gedacht.

Zeitgleich mit dem Beginn der Arbeit der HIC an der Welt-Charta wird 
mit den Stadt-Statuten in Brasilien (2001) versucht, das Recht auf die Stadt 
zu kodifizieren. Auf lokaler Ebene ist beispielsweise Mexico City 2010 mit 
einem Katalog von Rechten nachgezogen. Bereits im Jahr 2007 entstand 
die US-amerikanische Right to the City Coalition, in der sich soziale Bewe-
gungen aus verschiedenen Großstädten zusammenschlossen, um für güns-
tigeren Wohnraum, soziale Rechte und gegen Gentrifizierung zu kämpfen.

In Deutschland markieren wohl die Berliner Konferenz «The Right 
to the City» 2008 und die vom BUKO-Arbeitsschwerpunkt Stadt/Raum 
und der Rosa Luxemburg Stiftung im gleichen Jahr durchgeführte Veran-
staltung «Right to the City – soziale Kämpfe in der neoliberalen Stadt» 
den Ausgangspunkt eines stärkeren Bezugs auf das «Recht auf die Stadt». 
Dieser wird im Folgenden in vielen Städten, insbesondere von sozialen 
Bewegungen weiter getragen, unter anderem in Hamburg, wo die bislang 
wohl größte Mobilisierung unter diesem Schlagwort stattfand. Dabei ist 
auffällig, dass es auch in Deutschland zwischen den eher akademischen 
und eher aktivistischen Aktivitäten große Bezüge und Überschneidungen 
der TeilnehmerInnenkreise gibt – und oft dieselben Personen in beiden 
Welten zugegen sind.

An wen wendet sich also, und für wen gilt das Recht auf die Stadt 
heute? Die Antwort der Stadtforschung als auch der sozialen Bewegungen 
lautet: die am stärksten Marginalisierten. Wie in Lefebvres Interpretation 
geht es um die BewohnerInnen, deren Anwesenheit nicht durch Staats-
bürgerschaft, Visum, Besitz- oder Rechtstitel legitimiert ist, sondern um 
die, deren Anwesenheit prekär ist. Es geht um die ökonomisch Margina-
lisierten, um die, die nicht über das nötige Bildungskapital oder die Zeit 
verfügen, um ihre Interessen selbst in einer partizipativ angelegten Stadt-
entwicklung durchzusetzen. Es geht um die, die aufgrund einer gegender-
ten, heterosexuellen oder moralischen Ordnung informell oder formell 
aus dem öffentlichen Raum ausgeschlossen und von Gewalt oder von 



70 71

Vertreibung bedroht sind und die von der hegemonialen Raumordnung 
als störende Elemente im Raum identifiziert werden – um all die, denen 
das Recht auf die Stadt verweigert wird.

Peter Marcuse macht anhand von Lefebvres Charakterisierung des 
Rechts auf die Stadt als «Aufruf» und «Forderung» die Unterscheidung zwi-
schen zwei Gruppen: Die «Forderung» kommt von denen, deren elemen-
tarste materielle Bedürfnisse nicht befriedigt werden. Der «Aufruf» von 
den oberflächlich integrierten Entfremdeten. Das gemeinsame Handeln 
der ihrer fundamentalen Rechte Beraubten mit den Unzufriedenen und 
Entfremdeten bietet für Marcuse die größte Chance für die Durchsetzung 
des Rechts auf die Stadt. Somit lässt es sich nicht auf einzelne Projekte, 
Forderungen und Kontexte beschränken, sondern das Recht steht vielmehr 
für den Anspruch auf eine (Re)Politisierung der Stadtpolitik, verstanden als 
eine öffentliche Verhandlung über Dinge, von denen alle betroffen sind.

Das Recht auf die Stadt wird vor allem für marginalisierte städtische 
Gruppen gefordert – die Debatten um den Begriff werden von sich kritisch 
verstehenden AkademikerInnen geführt. Sowohl in der akademischen Welt 
als auch in den Bewegungsansätzen scheint das Recht auf die Stadt seine 
Attraktivität gerade aus den flexiblen Interpretationsmöglichkeiten zu zie-
hen. Seminare zur historischen Einordnung der Werksgeschichte von Henri 
Lefebvre können unter dem Label «Recht auf die Stadt» ebenso firmieren, 
wie Demonstrationen gegen steigende Mieten oder gesetzliche Verord-
nungen zur Erfüllung von UN-Beschlüssen. Tatsächlich wird der Begriff in 
unterschiedlichen Kontexten mit sehr verschiedenen Inhalten verbunden.

Doch hinter der scheinbaren Beliebigkeit lassen sich verschiedene 
Grundperspektiven erkennen, die in fast allen Bezügen zum Recht auf die 
Stadt aufgegriffen oder zumindest anerkannt werden. Das Recht auf die 
Stadt ist erstens eine Chiffre für eine an Lefebvre orientierte Perspektive 
auf die Stadt, es bietet zweitens Projektionsmöglichkeiten für gegenhege-
moniale Visionen der Stadtentwicklung, wird drittens als Sammelbegriff für 
realpolitische Forderungskataloge verstanden und steht viertens für einen 
spezifischen, eher horizontalen Organisierungsansatz sozialer Bewegungen.

Ganzheitliche Perspektive

Das Recht auf die Stadt ist eine spezifische analytische Perspektive. Der 
vielfach aufgegriffene Recht-auf-die-Stadt-Essay von Henri Lefebvre kann 

nicht als geschlossene Theorie beschrieben werden, sondern lässt sich vor 
allem als Einladung zu einer spezifischen Perspektive auf Stadt und städti-
sche Entwicklungen verstehen.

Das Städtische wird in dieser Perspektive aus seinem allzu engen 
Raumkorsett befreit und als zentraler Ausgangspunkt für die Produktion, 
Verteilung und Konsumption von Waren angesehen. Städte sind in diesem 
Verständnis nicht mehr nur die Arenen der politischen Macht oder Contai-
ner der kapitalistischen Verwertungskreisläufe, sondern haben sich selbst 
zu Motoren und Gegenständen des neoliberalen Umbaus der Gesellschaft 
entwickelt. In Anlehnung an Lefebvre wird die Stadt dabei als Œuvre, als 
Gesamtkunstwerk materieller, symbolischer und sozialer Prozesse ver-
standen, der eindimensionale materielle, ökonomische oder kulturelle 
Analyse nicht gerecht werden.

Das Recht auf die Stadt, so kann diese theoretische Perspektive 
zusammengefasst werden, beschränkt sich nicht auf die materiellen Ver-
änderungen und Umverteilungen, sondern schließt Formen der symbo-
lischen Repräsentation mit ein. Dies gilt nicht nur für den akademischen 
Blick auf die Stadt, sondern auch für die Mobilisierungsansätze von Pro-
testbewegungen. Repräsentationen der Marginalisierten werden dabei 
nicht nur in den alltäglichen und politischen Auseinandersetzungen in 
umkämpften Räumen ständig neu ausgehandelt, sondern auch innerhalb 
der Recht-auf-die-Stadt-Bewegungen selbst. Insbesondere in breiteren 
Bündnissen ist die Frage, wer für ein solches Bündnis als SprecherIn wahr-
genommen wird und wie einzelne Positionen in kollektiven Prozessen auf-
genommen werden eine alltägliche Herausforderung.

Utopische Vision

Ein zweiter Bezug auf das Recht auf die Stadt lässt sich als utopische Vision 
der Stadtentwicklung zusammenfassen. Auch wenn sich die Forderungen 
nach einem Recht auf die Stadt zumeist in konkreten Auseinandersetzun-
gen in umkämpften Räumen artikulieren, weisen sie doch regelmäßig über 
das aktuelle Konfliktfeld hinaus und sind als Metapher für eine grundsätz-
lich andere Stadt, ja eine andere Gesellschaft zu verstehen. Gerade weil 
Lefebvre mit seinen Thesen zur vollständigen Urbanisierung der Gesell-
schaft der Stadt ihr räumliches Korsett genommen hat, sind Veränderun-
gen in den Städten gar nicht anders denkbar als im Rahmen von grund-



72 73

sätzlichen gesellschaftlichen Verschiebungen des Kräftefeldes. Die Stadt 
als Arena polit-ökonomischer Verhältnisse zu verstehen, schließt baulich-
technisch und stadtplanerisch begrenzte Lösungen der Ausgrenzung und 
Marginalisierung aus und verknüpft Perspektiven der Veränderungen mit 
Fragen der Macht, des Eigentums und der Verwertung.

Das Recht auf die Stadt steht dabei für eine Vision des Wandels, der 
die Umverteilung materieller, sozialer, politischer, kultureller und sym-
bolischer Ressourcen umfasst und auf den Prinzipien der Demokratie, 
Gleichheit, Anerkennung von Differenz und Einbeziehung basiert. Auch 
Henri Lefebvre verstand das Recht auf die Stadt vor allem auch als Recht 
auf Mitgestaltung auf allen städtischen Ebenen im Sinne einer «urbanen 
Demokratie». Was klingt wie ein Allgemeinplatz aus den Handbüchern 
der partizipativen Stadtplanung, ist aber im Verständnis vieler städtischer 
sozialer Bewegungen eine gegenhegemoniale Herausforderung für die 
neoliberalen Marktlogiken und die gängigen Muster der Legitimierung 
staatlichen Handelns.

In der Praxis sozialer Bewegungen wird das Recht auf die Stadt als 
Brückenkonzept zwischen den Forderungen sozialer und demokratischer 
Reformen innerhalb des existierenden Systems und Orientierungen an 
einer radikalen Transformation des Städtischen und der grundsätzlichen 
Infragestellung der bestehenden Machtverhältnisse genutzt. Das Recht 
auf die Stadt als utopische Vision und gegenhegemoniales Projekt kann 
in der Unübersichtlichkeit von kurz- und langfristigen Forderungen, 
Reformorientierungen und Revolutionsfantasien als Orientierungspunkt 
für strategische Ausrichtungen und Maßstab für die Erfolge verstanden 
werden.

Reformpolitischer Forderungskatalog

In einer dritten Interpretationsmöglichkeit wird das Recht auf die Stadt 
von internationalen Organisationen, linken Stadtregierungen aber auch 
Bewegungen als Sammelbegriff für eine Reihe von reformpolitischen For-
derungen und Vorschlägen verstanden. Aus Lefebvres Text werden dabei 
das Recht auf Zentralität, das Recht auf Differenz und das Recht auf Mit-
bestimmung hervorgehoben und unter den jeweiligen historischen und 
lokalen Voraussetzungen für die eigenen Auseinandersetzungen über-
setzt. Verstanden wird das Recht auf die Stadt in diesem Kontext vor allem 

als Recht auf den Nichtausschluss von den Qualitäten und Leistungen der 
urbanisierten Gesellschaft und somit als Forderung nach einer Umvertei-
lung von materiellen Ressourcen und politischer Macht.

Das Recht auf die Stadt nimmt dabei die Gestalt eines abstrakten 
Prinzips und Anspruchs auf Beteiligung an der Gestaltung, Verwaltung und 
Nutzung konkreter Plätze, Gebäude und Nachbarschaften an. Die vielfa-
chen Mobilisierungen für ein Recht auf Wohnen, das Recht auf den Zugang 
zu öffentlichen Räumen, das Bleiberecht und die Bewegungsfreiheit für 
MigrantInnen oder auch für die Akzeptanz der eigenen Lebensentwürfe 
stehen für ein solches Verständnis.

Zentraler Adressat der Forderungen sind vielfach die Stadtregierun-
gen. Vor allem Kampagnen und Mobilisierungen, in deren Zentrum die 
Formalisierung und Anerkennung informeller und illegalisierter Formen 
der Alltagsorganisation, des Arbeitens und Wohnens stehen, richten sich 
notwendigerweise auch an die Strukturen der jeweiligen politisch-admi-
nistrativen Systeme. Der oftmals als radikale Subjektivität vorgetragene 
Anti-Etatismus von Protestbewegungen in Westeuropa und Nordamerika 
erscheint im Kontext städtischer Konflikte im globalen Süden teilweise als 
Privileg von Mittelschichtmilieus, die sich trotz ihrer Verweigerungshal-
tung auf die weitgehende Gültigkeit von rechtsstaatlichen Prinzipien und 
grundlegende öffentliche Versorgungsleistungen verlassen können.

Mobilisierungen, die stärker von ökonomisch, kulturell und über 
die Staatsbürgerschaft politisch Ausgegrenzten getragen werden, sind 
in ihrer Haltung zum Lokalstaat oftmals von Pragmatismus geprägt. Das 
Beispiel der Tenants and Workers United (TWU) in Virgina zeigt, wie ein 
solcher reformpolitischer Radikalismus aussehen kann.* Auf der einen 
Seite werden Organisationsstrukturen und Programme entwickelt, die 
eine systemüberwindende und gegenhegemoniale Politik ermöglichen, 
zugleich verfolgt die Initiative mit dem Programm des munizipalen, d.h. 
kommunalen Sozialismus eine Reihe von realpolitischen und umsetzba-
ren Forderungen. Der scheinbare Widerspruch zwischen der Radikalität 
der Ziele und der praktischen Beschränkung auf das reformpolitisch Mög-
liche wird in dem pragmatischen Verständnis eines Rechts auf die Stadt 
insofern aufgehoben, als dass die lokalpolitischen Forderungen sich tat-
sächlich auf das lokalpolitisch Durchsetzbare beschränken, aber in einem 
größeren Kontext sozialer Auseinandersetzungen die Kräfteverhältnisse 
verschieben und Mobilisierungsspielräume erweitern.



74 75

Organisationsansatz

In einer vierten Perspektive kann das Recht auf die Stadt als ein spezifischer 
Organisationsansatz von städtischen sozialen Bewegungen angesehen wer-
den, der insbesondere das gemeinsame Agieren verschiedener, ansonsten 
marginalisierter Mobilisierungen betont. Das von Lefebvre formulierte Recht 
auf Differenz im Sinne von Anerkennung unterschiedlicher Perspektiven, 
Lebensentwürfen und Ausgrenzungen wird dabei zum Ausgangspunkt für 
die kollektive Artikulation verschiedener Forderungen und Bedürfnisse und 
einen gemeinsamen Diskussionsrahmen sehr unterschiedlicher Initiativen. 
Doch diese Anerkennung der Differenz folgt keiner sozialen Beliebigkeit.

Die in den USA entstandene Right to the City Alliance beispielsweise 
wird von AktivistInnen als Ansatz eines New Working Class Organizing 
angesehen. Gemeint sind damit all jene, die in den Produktionsprozes-
sen der globalisierten Weltwirtschaft ausgebeutet werden. Im Vergleich 
zur traditionellen und gewerkschaftlich organisierten Arbeiterklasse 
beschreiben Jon Liss und David Staples diese neue Klasse als weiblicher, 
migrantischer, flexibler und in sich differenzierter.* Veränderte Produk-
tionsabläufe, globale Wanderungsbewegungen und die Zerstörung des 
Wohlfahrtsstaates haben prekäre und zum Teil informelle Arbeitsverhält-
nisse in den Bereichen der Fertigung, der sozialen Reproduktionsdienst-
leistungen und der Wissensökonomie (Cyber-Proletariat) hervorgebracht, 
deren Interessen von den traditionellen Gewerkschaftsorganisationen 
nicht oder nur unzureichend vertreten werden.

Die mit dem Recht auf die Stadt assoziierten Bündnisorientierungen 
wurden auch hierzulande aufgegriffen, um spektrenübergreifende Mobi-
lisierungen zu stadtbezogenen Themen zu initiieren. In Städten wie Ham-
burg, Berlin, Frankfurt am Main, Düsseldorf und Freiburg wurden in den 
letzten Jahren lokale Bündnisse und Vernetzungsstrukturen entwickelt, 
die mit und ohne Bezug auf das Recht auf die Stadt den Anspruch ver-
folgen, verschiedenen Initiativen, Themenschwerpunkten und Aktionsfor-
men einen gemeinsamen Mobilisierungsrahmen zu geben.

Das 2009 entstandene Recht-auf-Stadt-Netzwerk in Hamburg hat mit 
seiner öffentlichen Präsenz, der relativen Kontinuität und einem breiten 
Spektrum von Aktionen zu verschiedenen Feldern der Stadtpolitik mittler-
weile eine Vorbildfunktion für stadtpolitische Organisierungsversuche in 
anderen Städten erlangt. AktivistInnen aus Hamburg werden bundesweit 

zu Veranstaltungen eingeladen und sollen über das Hamburger Erfolgs-
modell berichten. Mit dem im Juni 2011 in Hamburg stattfindenden Recht-
auf-Stadt-Kongress ist ein zusätzlicher Schub für Nachahmungsbewegun-
gen zu erwarten.

Wie das Recht-auf-Stadt-Netzwerk aus Hamburg zeigt, handelt es 
sich im Gegensatz zu vielen anderen sozialen Bewegungen hier nicht um 
eine Jugendbewegung. Der Großteil der Aktiven ist zwischen 30 und 60 
Jahren alt. Neben der Orientierung auf konkrete Nachbarschaftskonflikte 
gelang es dem Netzwerk immer wieder, auch gesamtstädtische Fragen auf 
die Tagesordnung der öffentlichen Debatte zu setzen und meinungsbil-
dende Medien gezielt für die eigenen Ziele zu nutzen.

Im internationalen Vergleich werden jedoch Unterschiede hinsicht-
lich der sozialen Zusammensetzung des Protestspektrums deutlich. Trotz 
der Heterogenität der Bewegung ist ihre überwiegende Herkunft aus 
einem linksalternativen Mittelklassemilieu, das sich in den Szenestadttei-
len von Hamburg konzentriert, nicht zu übersehen. Ob das mit dem Recht 
auf die Stadt verbundene Potenzial neuer stadtpolitischer Bündnisse der 
Marginalisierten und Ausgegrenzten freigesetzt werden kann, wird sich 
nicht nur in Hamburg erst in der Praxis der Bewegung zeigen.

Im globalen Kontext sind die Recht-auf-die-Stadt-Bewegungen eine 
Reaktion auf die Gewalt, die von städtischen Entwicklungen heute auf 
marginalisierte BewohnerInnen und NutzerInnen der Städte weltweit 
ausgeht. Die weltweiten Protestmobilisierungen spiegeln die wachsende 
politische, wirtschaftliche und demographische Bedeutung der Städte und 
zeigen, dass die andauernde Krise des Neoliberalismus auch eine Chance 
für eine Neuerfindung und Wiederaneignung der Stadt beinhalten kann.

Eine Gemeinsamkeit dieser Bewegungen ist, dass sie neue städtische 
Orte herstellen, die sich nahe am Alltag der StadtbewohnerInnen befinden 
und der neoliberalen Verwertungslogik der Stadt zum Teil entzogen sind. 
Solche Orte der Wiederaneignung sind sozial weniger selektiv als die auto-
nomen Räume der 1980er Jahre und geben auch den Teilen der Bündnisse 
und Koalitionen die Möglichkeit zur Formulierung eigener Gegenentwürfe, 
die es nicht gewohnt sind, sich in politischen Debatten zu artikulieren. 
Wie beispielsweise die Kämpfe von SexarbeiterInnen in Madrid oder von 
Illegalisierten in europäischen Städten gegen die Marginalisierung zeigen, 
werden Solidarität und Bündnisse gegen die Ausgrenzung von Momenten 
der Integration und der Anerkennung von Differenzen getragen und brin-



76 77

gen sie hervor. Das Recht auf die Stadt ist keine abstrakte Utopie, sondern 
vor allem ein Anspruch an die Bewegungen selbst.

Übergreifende Bündnisse, die verschiedene Teile der von der neolibe-
ralen Stadt Betroffene zusammenbringen, sind ein zentraler Erfolgsfaktor 
für die Forderung nach dem Recht auf die Stadt. Doch solche Koalitionen 
basieren auf der Empathie der oberflächlich Integrierten mit denen, die 
ihrer elementarsten Rechte beraubt sind. Es braucht Bündnisse zwischen 
denen, die die Welt wissenschaftlich oder künstlerisch repräsentieren 
auf der einen Seite, mit den sowohl kulturell als auch materiell Ausge-
schlossenen und ihrer eigenen Repräsentation beraubten Menschen auf 
der anderen Seite. Ein solcher Austausch stärkt die sozialen Bewegungen 
und verhindert die Ausbeutung der einen durch die anderen. Es bedarf 
auch der Hinterfragung, wessen legitime Forderung nach dem Recht auf 
die Stadt nicht vertreten ist.

Diese Frage der Empathie und der Breite der Bündnisse stellt sich auch 
im Hinblick auf die Beziehungen der sozialen Bewegungen in den Städten 
des globalen Nordens mit denen des Südens. Das Recht auf die Stadt trägt 
dabei das Potenzial eines neuen Internationalismus, in dem die sozialen 
Bewegungen des Nordens von denen des Südens – etwa von den Aktions-
formen der Obdachlosenbewegung MTST in Brasilien – lernen können. 
Die Stärke dieser Bewegungen basiert auf einer räumlichen und sozialen 
Unmittelbarkeit, die in den Nachbarschaftsorganisierungen ebenso zum 
Ausdruck kommt wie in der sozialen Notwendigkeit der Auseinanderset-
zung. Das Recht auf die Stadt ist dort kein angesagter Modebegriff, sondern 
der Kampf von denen, die es nicht haben. Auch in dieser Hinsicht stehen 
die städtischen Protestbewegungen, die sich hierzulande das Recht auf die 
Stadt auf ihre Fahnen geschrieben haben, vor großen Herausforderungen.

Der Beitrag (zuvor erschienen in: ak – analyse & kritik – zeitung für linke 
Debatte und Praxis / Nr. 561 / 20.5.2011) ist die gekürzte und redigierte Ein-
leitung des von den Autoren herausgegebenen Sammelbandes: Initiativen 
für ein Recht auf Stadt. Theorie und Praxis städtischer Aneignungen. VSA 
Verlag, Hamburg 2011.

Anmerkungen, Literatur und Verweise
*	 Siehe hierzu den entsprechenden Beitrag in: Dirk Gebhardt/Andrej Holm: Initiativen für ein 

Recht auf Stadt. Theorie und Praxis städtischer Aneignungen. Hamburg 2011

Jenseits des BIP – Alternative Kriterien zur Messung
von gesellschaftlicher Entwicklung

BIP – (k)ein gutes Maß gesellschaftlicher Entwicklung?

Allenthalben bricht Jubel aus, wenn das Wirtschaftswachstum hoch ist, im 
Gegenzug aber Panik, wenn die Wachstumsraten fallen oder sogar negativ 
werden. Die aktuelle Bundesregierung hat Wachstum als Ziel ganz vorne im 
Koalitionsvertrag verankert und mit ihrem «Wachstumsbeschleunigungs-
gesetz» mit (fast) allen Mitteln herbeizuführen versucht. Woher kommt 
dieser Stellenwert des Bruttoinlandsprodukts (BIP) und seiner Zuwachsra-
ten in Politik und Gesellschaft? Das BIP drückt ja eigentlich «nur» den Wert 
der in einem Land produzierten und am Markt getauschten Güter und 
Dienstleistungen in einem bestimmten Zeitraum aus. Wirtschaftswissen-
schaftler und Statistiker weisen daher die Interpretation dieser makroöko-
nomischen Kenngröße als Wohlfahrtsmaß in der Regel auch zurück. An der 
faktischen Orientierung am BIP hat dies bisher jedoch nur wenig geändert. 

Dass Wachstum und gesellschaftliche Wohlfahrt untrennbar ver-
bunden scheinen, geht vor allem auf die Erfahrungen der Nachkriegsjahr-

Dorothee Rodenhäuser



78 79

zehnte zurück. Wirtschaftswachstum führte in den Industrieländern zu 
erheblichen Wohlstandssteigerungen für breite Bevölkerungsschichten. 
Gesellschaftliche Probleme ließen sich mithilfe des wachsenden Gesamt-
wohlstands lösen oder – wie etwa die Verteilungsfrage – zumindest umge-
hen. Und so werden das BIP und seine Wachstumsraten heute nicht nur 
zur Bemessung der Wirtschaftsleistung, sondern sehr viel allgemeiner zur 
Bewertung des Wohlergehens der Gesellschaft und ihrer Entwicklung her-
angezogen. Allerdings sind Politik und Wirtschaft angesichts des heutigen 
Reichtums möglicherweise damit überfordert, weiterhin gleich bleibend 
hohe Wachstumsraten zu erzeugen. Im Bemühen, diese Herausforde-
rung dennoch zu bewältigen, gehen sie oft Wege, die aus Perspektive der 
Nachhaltigkeit wenig zielführend erscheinen, wie etwa die viel zitierte 
Abwrackprämie zeigt. 

Ein Grund dafür ist im falschen «Wegweiser» zu suchen, der dem 
Ausblenden negativer ökologischer und sozialer Auswirkungen unserer 
Wirtschaftsweise Vorschub leistet: Der Indikator BIP vernachlässigt viele 
Dimensionen gesellschaftlicher Wohlfahrt oder berücksichtigt sie auf die 
falsche Weise. Zu seinen eklatanten Defiziten gehört die Vernachlässigung 
des Ressourcenabbaus. Abschreibungen auf Naturkapital, die dessen Ver-
brauch erkennbar machen würden, fehlen in der Bilanzierung. Auch die 
Kosten der Umweltzerstörung werden nicht korrekt berücksichtigt. Füh-
ren sie zu Ausgaben für den Schutz der Umwelt oder die Reparatur von 
Umweltschäden, schlagen diese sogar positiv zu Buche. Obwohl solche 
«defensiven Ausgaben» nur dazu dienen, ein einmal erreichtes Wohlfahrts-
niveau zu sichern, steigern sie das BIP. Defensive Ausgaben entstehen aber 
auch in anderen Bereichen. Gern zitiert wird etwa der Autounfall, der zum 
BIP beiträgt, indem er Krankenhauskosten verursacht und zum Kauf eines 
neuen Autos führt. Die Kosten nicht behobener Schäden bleiben dagegen 
im BIP unberücksichtigt. Ebenfalls unberücksichtigt bleibt die Verteilung 
von Einkommen und Vermögen in einer Gesellschaft. Weder BIP noch BIP 
pro Kopf sagen etwas darüber aus, wie viele Menschen tatsächlich am 
Wohlstand partizipieren. Es gibt aber auch «wohlfahrtsstiftende» Aktivitä-
ten, wie Hausarbeit, Nachbarschaftshilfe und ehrenamtliches Engagement, 
die sich nicht im BIP wieder finden. Dies trägt vermutlich zu der geringeren 
gesellschaftlichen Wertschätzung nicht-marktgängiger Tätigkeiten bei. 

Wie problematisch es sein kann, Entwicklungen jenseits des BIP zu 
ignorieren, zeigt nicht zuletzt die aktuelle Finanzkrise: So kann Wohlstand 

sich schnell als illusionär erweisen, wenn er auf massiver Verschuldung 
beruht. Vor dem Hintergrund der zahlreichen Mängel des BIP als Wohl-
fahrtsmaß erscheint eine Ergänzung also dringend notwendig.

Alternative Wohlfahrtsmaße

Die wissenschaftliche Diskussion um alternative Kriterien zur Messung 
gesellschaftlicher Entwicklung und um die geeigneten Messinstrumente 
wird seit den 1970er Jahren mit wechselnder Intensität geführt. Heute gibt 
es zahlreiche Vorschläge, die mit unterschiedlichen Herangehensweisen 
versuchen, die Dimensionen von Wohlfahrt und nachhaltiger Entwicklung 
abzubilden – und dafür auch politische Aufmerksamkeit zu bekommen.

So gibt es z. B. Indikatorensysteme, die eine Anzahl von Indikato-
ren ungewichtet nebeneinander stellen. Je mehr Indikatoren ein solches 
System umfasst, desto größer ist die Informationstiefe – aber auch die 
Unübersichtlichkeit. Versuche, die Komplexität dennoch zu reduzieren, 
stellen beispielsweise die «21 Indikatoren für das 21. Jahrhundert» der 
Nachhaltigkeitsstrategie der Bundesregierung1 und das «Wohlstandsquar-
tett» des Denkwerks Zukunft2 dar. Letzteres umfasst nur vier, teilweise 
allerdings hochkomplexe Indikatoren – das BIP pro Kopf, die 80/20-Rela-
tion der Einkommensverteilung, eine gesellschaftliche Ausgrenzungsquote 
und den ökologischen Fußabdruck –, die gleichberechtigt nebeneinander 
stehen sollen. 

Eine andere Vorgehensweise besteht darin, verschiedene Indika-
toren, die oft in ganz unterschiedlichen Einheiten vorliegen, zu einem 
Gesamtindex zusammenzufassen (sog. Composite Indicators). Ein Beispiel 
hierfür ist der Human Development Index (zusammengesetzt aus Pro 
Kopf-Einkommen, Lebenserwartung und Bildungsgrad) des Entwicklungs-
programms der Vereinten Nationen.3 Die Zusammenfassung in einem 
Gesamtindex erfordert allerdings Gewichtungsentscheidungen, die not-
wendigerweise normativ sind – etwa, ob Lebenserwartung und Bildungs-
grad in gleichem Umfang in dem Index berücksichtigt werden. 

Dies vermeiden sog. Accounting-Ansätze, die ebenfalls aus unter-
schiedlichen Komponenten eine Gesamtkenngröße errechnen. Die einzel-
nen Komponenten liegen dabei jedoch in einer gemeinsamen Einheit, in 
der Regel als monetäre Größen, vor. Das Problem der Bewertung wird hier 
auf die Monetarisierung bzw. das Finden einer gemeinsamen Einheit ver-



80 81

lagert, was häufig ebenfalls nicht unproblematisch ist. Zu den Accounting-
Ansätzen gehört unter anderem der ökologische Fußabdruck: Er gibt in 
der Einheit «globale Hektar» an, wie viel Fläche eine Bevölkerung für die 
Produktion der Güter und Dienstleistungen, die sie konsumiert, und die 

Einzelindikatoren
Positiver (+) 
oder negativer 
(–) Einfluss

Index der Einkommensverteilung

Gewichtete Konsumausgaben +

Wert der Hausarbeit +

Wert der ehrenamtlichen Arbeit +

Öffentliche Ausgaben für Gesundheits- und Bildungswesen +

Dauerhafte Konsumgüter Kosten / Nutzen + / –

Fahrten zwischen Wohnung und Arbeitsstätte  –

Kosten von Verkehrsunfällen  –

Kosten von Kriminalität  –

Kosten des Alkohol- und Drogenmissbrauchs  –

Gesellschaftliche Ausgaben zur Kompensation von 
Umweltbelastungen 

 –

Schäden durch Wasserverschmutzung  –

Schäden im Zuge von Bodenbelastungen  –

Schäden durch Luftverschmutzung  –

Schäden durch Lärm  –

Verlust bzw. Gewinn durch die Veränderung der Fläche 
von Feuchtgebieten 

+ / –

Schäden durch Verlust von landwirtschaftlich nutzbarer 
Fläche 

 –

Ersatzkosten durch Ausbeutung nicht erneuerbarer Res-
sourcen

 –

Schäden durch CO2-Emissionen  –

Aufnahme der dabei erzeugten Emissionen benötigt. Eine andere Form 
sind monetäre «Korrekturrechnungen» zum BIP wie der Nationale Wohl-
fahrtsindex (NWI), der auf Vorläufer wie den Index for Sustainable Econo-
mic Welfare zurückblicken kann. 

3. Der Nationale Wohlfahrtsindex

Der Nationale Wohlfahrtsindex für Deutschland wurde erstmals 2009 als 
Ergebnis eines Forschungsprojekts von Hans Diefenbacher (FEST Heidel-
berg) und Roland Zieschank (Forschungszentrum für Umweltpolitik der FU 
Berlin) vorgelegt. Anlass des von Bundesumweltministerium und Umwelt-
bundesamt geförderten Projekts war der Einbezug des BIP an zentraler 
Stelle in die Nachhaltigkeitsstrategie der Bundesregierung. Bei der Konzi-
pierung des NWI spielte daher die Frage der Nachhaltigkeit gesellschaft-
licher Wohlfahrt eine große Rolle: Es sollen auch Auswirkungen heutigen 
Wirtschaftens auf künftige Generationen berücksichtigt werden. 

Der NWI enthält Variablen aus den Themenfeldern soziale Gerech-
tigkeit, unbezahlte gesellschaftliche Arbeit, Umweltschäden und Inan-
spruchnahme von Ressourcen sowie soziale Kosten. Insgesamt gehen in 
die aktuelle Fassung 19 Komponenten ein (siehe nebenstehende Tabelle). 
Sie müssen als Stromgröße pro Jahr und monetarisiert, d.h. in Euro, vorlie-
gen. In der Praxis sind die Datengrundlagen für die einzelnen Indikatoren 
allerdings noch sehr unterschiedlich. Gerade Kosten für Umweltbelastun-
gen gehen noch nicht in vollem Umfang in die Berechnung ein. Die ver-
anschlagten Werte müssen dann eher als Untergrenze des verursachten 
Schadens betrachtet werden. Bei anderen Komponenten kann dagegen 
auf weitgehend robuste Angaben aus der amtlichen Statistik zurückgegrif-
fen werden.

Ausgangsgröße der Rechnung ist der private Verbrauch, d.h. die 
Konsumausgaben der privaten Haushalte in Deutschland. Dies beruht 
auf der Annahme, dass der Konsum von Gütern und Dienstleistungen 
den Menschen einen positiven Nutzen stiftet und damit zur Wohlfahrt 
beiträgt. Dabei wird nicht zwischen «gutem» und «schlechtem» Kon-
sum unterschieden, obwohl mit Recht diskutiert werden kann, ob unter 
den Bedingungen der heutigen Konsumgesellschaft aller Verbrauch als 
wohlfahrtssteigernd angesehen werden sollte. Wo Suchtverhalten eine 
Rolle spielt oder Güter ohne Nutzung weggeworfen werden, sind Zweifel 



82 83

fraglos berechtigt. Auch stellt sich die Frage, ob nicht in manchen Berei-
chen längst Sättigungsgrenzen erreicht sind, jenseits derer Steigerungen 
des Konsums nicht mehr zur Wohlfahrt beitragen. Dies zu beurteilen ist 
jedoch ein kompliziertes Unterfangen: Wer entscheidet, welcher Konsum 
«zu viel» oder «schlecht» ist? Mit dem NWI wird daher ein anderer Weg 
beschritten und privater Konsum positiv gewertet. 

Die Basisgröße Konsum wird aber mit der Einkommensverteilung 
gewichtet. Dem liegt die Überlegung zugrunde, dass ein zusätzlicher Euro 
einem ärmeren Menschen mehr zusätzlichen Nutzen stiftet als einem rei-
cheren Menschen. Darüber hinaus zeigen beispielsweise die Autoren Wil-
kinson und Pickett in ihrem Buch «Gleichheit ist Glück»4, dass Ungleich-
heit in einer Gesellschaft empirisch mit hohen sozialen Kosten einhergeht. 
Ein hoher privater Verbrauch der Gesamtgesellschaft bedeutet bei sehr 
ungleicher Verteilung also noch keine hohe gesamtgesellschaftliche Wohl-
fahrt. Für Deutschland zeigt sich, dass die Einkommensschere (gemes-
sen anhand des sog. Gini-Index) ab dem Jahr 2000 deutlich auseinander 
gegangen ist. Im NWI wird dies berücksichtigt, indem Verschlechterun-
gen des Gini-Index gegenüber dem Jahr 2000 zu einer Verringerung der 
gewichteten Konsumausgaben führen. Eine «gleichere» Verteilung dage-
gen führt zu einer Steigerung. 

Zum gewichteten privaten Verbrauch werden anschließend wohl-
fahrtsstiftende Komponenten hinzugerechnet, die im BIP nicht berück-
sichtigt werden, nämlich der Wert der Hausarbeit und ehrenamtlicher 
Tätigkeiten. Auch ein Teil der öffentlichen Ausgaben im Gesundheits- und 
Bildungsbereich wird als wohlfahrtsstiftend einbezogen. Darüber hinaus 
wird eine Korrektur vorgenommen für das zeitliche Auseinanderfallen von 
Kosten und Nutzen dauerhafter Konsumgüter, denn ein langlebiges Gut, 
wie etwa ein Fahrrad, führt zwar im Jahr der Anschaffung zu Kosten, der 
Nutzen verteilt sich jedoch über mehrere Folgejahre. 

Nachdem die positiven Variablen einbezogen wurden, werden die 
wohlfahrtsmindernden Komponenten abgezogen. Diese fallen zum einen 
in soziale Bereiche, zum andern betreffen sie die Umwelt. So werden 
defensive Ausgaben für die Reparatur von Umweltschäden ebenso zum 
Abzug gebracht wie Schadenskosten für verschiedene Umweltbelastun-
gen wie Boden-, Wasser- und Luftverschmutzung. Beispielhaft seien hier 
die Schadenskosten für den Ausstoß von Treibhausgasen erläutert, die ein 
erhebliches Gewicht in der Berechnung des NWI haben: Aus dem nationa-



84 85

len Treibhausgasinventar für Deutschland werden die jährlichen Emissio-
nen entnommen und mit einem Schadenskostensatz von 70 € pro Tonne 
multipliziert.5 

Eine weitere einflussreiche Variable aus dem Umweltbereich sind 
die Ersatzkosten für den Verbrauch nicht-erneuerbarer Ressourcen. Bei 
Ersatzkosten handelt es sich um den Gegenwert der Kosten, die zukünftige 
Generationen aufbringen müssen, um vergleichbare Energieerzeugungs-
kapazitäten aus erneuerbaren Quellen zu generieren. Eigentlich müssten 
hier alle nicht-erneuerbaren Ressourcen einbezogen werden, dies ist aber 
bisher aufgrund der Datenlage nicht möglich. Stattdessen wird als Maß 
für den Verbrauch nicht-erneuerbarer Ressourcen der Primärenergiever-
brauch aus fossilen und nuklearen Energieträgern herangezogen und mit 
einem Kostensatz pro Barrel Öläquivalent multipliziert. Die so errechne-
ten Ersatzkosten werden abgezogen.

Nach der ersten Vorlage von Ergebnissen 2009 wurde 2011 eine 
Aktualisierung veröffentlicht sowie das Konzept auf ein Bundesland über-
tragen. Obwohl der NWI weiter ein work in progress ist, liegen somit mitt-
lerweile aussagekräftige Ergebnisse für die Bundesrepublik und in Form 
des Regionalen Wohlfahrtsindex für Schleswig-Holstein6 auf dem Stand 
des besten derzeit verfügbaren Wissens vor. Die Ergebnisse sind beson-

ders im direkten Vergleich mit dem BIP spannend und aufschlussreich, wie 
die nebenstehende Grafik zeigt. 

Dargestellt ist die Entwicklung von NWI und BIP für Deutschland von 
1990 bis 2009. Beide Kurven wurden für das Jahr 2000 auf 100 normiert, 
um ihren Verlauf einfacher vergleichen zu können. Die Grafik zeigt, dass 
bis 2008 das BIP weitgehend kontinuierlich gestiegen ist – dann führt die 
Wirtschaftskrise in die Rezession. Anders dagegen die Entwicklung des 
NWI: Sie war ab 2001 im Trend negativ. In der Wirtschaftskrise dagegen 
verhält sich der NWI umgekehrt, es kommt zu einer Steigerung. Wirt-
schafts- und Wohlfahrtsentwicklung laufen damit in unterschiedliche Rich-
tungen. Hauptfaktoren dafür waren die sich seit 2000 verschlechternde 
Einkommensverteilung und negative Auswirkungen im Umweltbereich, 
vor allem die Schadenskosten durch CO2-Emissionen und die Ersatzkosten 
für den Verbrauch nicht-erneuerbarer Ressourcen. Sie führten zwischen 
2001 und 2008 zu einer Verschlechterung der mit dem NWI gemessenen 
Wohlfahrt im Land. Aber auch die Verbesserung 2009 ist maßgeblich auf 
die CO2-Emissionen und die Ersatzkosten zurückzuführen, die in der Wirt-
schaftskrise deutlich rückläufig waren. 

Nicht nur in Gesamtdeutschland ist eine Auseinanderentwicklung 
von Wirtschaft und Wohlfahrt zu beobachten, auch in Schleswig-Holstein 
ist dies der Fall. Die Entwicklung verläuft jedoch zunächst anders. Im Unter-
suchungszeitraum von 1999 bis 2008 stagnierte das BIP des Bundeslandes 
weitgehend. Der Regionale Wohlfahrtsindex dagegen begann ab dem Jahr 
2006 deutlich anzusteigen. Die wichtigsten Faktoren dafür sind den gesamt-
deutschen sehr ähnlich, vor allem Einkommensverteilung, CO2-Emissionen 
und Ersatzkosten spielen eine Rolle. In Schleswig-Holstein entwickelten 
sich die Einkommen nicht so stark auseinander wie im Bundestrend. Es 
kam im Gegenteil zwischenzeitlich sogar zu einer leichten Verbesserung. 
Ab 2007 gingen dann besonders die Ersatzkosten deutlich zurück. 

Alternative Wohlfahrtsmessung mit dem NWI macht also deutlich, 
dass es Wirtschaftswachstum ohne eine Steigerung der Wohlfahrt geben 
kann – aber auch Wohlfahrtszuwächse ohne Wachstum. 

Eine Diskussion über Deutschland hinaus

Der NWI eignet sich insofern gut als Ausgangspunkt weiterer kritischer 
Diskussionen über gesellschaftliche Ziele und den Zusammenhang von 

Vergleich BIP und NWI - Aktualisierung
2008/2009 (2000=100)

1990
1991

1992
1993

1994
1995

1996
1997

1998
1999

2000
2001

2002
2003

2004
2005

2006
2007

2008
2009

110
105
100

95
90
85
80
75
70

BIP                    NWI

In
de

x 
(J

ah
r 2

00
0 

= 
10

0)



86 87

Wachstum und Wohlfahrt. Diese Diskussion findet in vielen Ländern und 
internationalen Organisationen statt und ist zum Teil deutlich früher als in 
Deutschland auf die politische Agenda vorgedrungen. Zunehmend wer-
den auch Beiträge aus Ländern wahrgenommen, die vor der Frage stehen, 
ob sie dem wirtschaftlichen Entwicklungspfad der Industrieländer folgen 
sollen. Sie bringen eigene Perspektiven auf nachhaltige Wohlfahrtsent-
wicklung ein, die bisher aber nur selten mit spezifischen Messkonzepten 
unterlegt sind. Eine Ausnahme bildet das Konzept der Gross National Hap-
piness in Bhutan, in dessen Rahmen ein eigener Ansatz zur Erfassung der 
gesellschaftlichen Entwicklung entwickelt wurde.7 

In den Industrieländern leitete 2007 die EU den sog. Beyond GDP-
Prozess ein, um auszuloten, welche Kriterien und Ansätze jenseits der 
BIP-Orientierung sinnvoll sind. Auch die OECD sucht in ihrem Programm 
«Measuring the Progress of Societies» nach neuen Maßzahlen und berei-
tet diese auch für ein breiteres Publikum auf. So stellte sie 2011 den Better 
Life Index vor, bei dem die NutzerInnen online und mit eigener Gewich-
tung Lebensqualität und materiellen Wohlstand der OECD-Mitgliedstaa-
ten vergleichen können.8 Im Index wie auch im Gesamtprogramm wird 
das Thema ökologische Nachhaltigkeit allerdings im Vergleich zu anderen 
Bereichen bisher zu wenig aufgenommen. 

Wer von dem Engagement auf OECD- und EU-Ebene rasche und 
tiefgreifende Veränderungen in den politischen Entscheidungsabläufen 
erwartet hat, mag bisher enttäuscht sein. Die Operationalisierung poli-
tischer Ziele in Form konkreter Kennzahlen jenseits des BIP ist oft kon-
trovers und scheitert teilweise an Widerständen. Dies sollte aber nicht 
den Blick darauf verstellen, dass aufgrund der internationalen Prozesse 
in statistischen Ämtern und politischen Gremien nun an Fragestellungen 
gearbeitet wird, die dort lange keine Rolle spielten – die großen Verände-
rungen können durchaus noch kommen.

Impulse wurden auch auf nationaler Ebene gesetzt, insbesondere 
durch die prominent besetzte Expertenkommission zur «Messung der wirt-
schaftlichen Leistung und des gesellschaftlichen Fortschritts» in Frankreich, 
die sog. Stiglitz-Kommission. In ihrem 2009 veröffentlichten Endbericht 
legte die Kommission Empfehlungen vor, deren Umsetzung zu sehr weit 
reichenden Änderungen der Gesamtrechnungssysteme führen würde. Sie 
kam dabei in einiger Hinsicht zu ähnlichen Schlüssen wie die dem NWI 
zugrunde liegenden, das Themenspektrum reicht aber darüber hinaus.9 

Mit ihrem Bericht trug sie dazu bei, das Thema auf der politischen Agenda 
stärker ins Zentrum zu rücken. So äußerte sich unter anderem Kanzlerin 
Merkel im Anschluss, auch in Deutschland müsse es Überlegungen zu alter-
nativen Wohlfahrtsmaßen geben.

Hierzulande nahm sich Ende 2010 der Bundestag des Themas an und 
setzte die Enquête-Kommission «Wachstum, Wohlstand, Lebensqualität 
– Wege zu nachhaltigem Wirtschaften und gesellschaftlichem Fortschritt 
in der Sozialen Marktwirtschaft» ein, die sich aus ParlamentarierInnen 
und Sachverständigen zusammensetzt. Ihr Auftrag ist es, den Stellenwert 
von Wachstum in der Gesellschaft zu untersuchen, einen ganzheitlichen 
Wohlstandsindikator vorzuschlagen, der die vom BIP vernachlässigten 
Dimensionen erfasst, und den Zusammenhang von Wachstum und Res-
sourcenverbrauch sowie den Einfluss von Konsum und Lebensstilen auf 
eine nachhaltige Entwicklung zu prüfen.10 In diesem Rahmen wurde 2011 
auch der NWI vorgestellt. Die Kommission arbeitet noch bis zum Ende 
der aktuellen Legislaturperiode, Ergebnis sollen politische Handlungs-
empfehlungen sein. Wie weit sie dabei über das BIP und die Fixierung 
auf quantitatives Wirtschaftswachstum wirklich hinausgehen wird, ist 
fraglich. Die kritische öffentliche Begleitung des Prozesses ist in jedem 
Fall sinnvoll. 

Ausblick: Wohlfahrt jenseits des BIP

Wie geht es weiter mit dem NWI? Und was nutzen neue Wohlfahrtsmaße? 
In jedem Fall sollte der Index auch künftig regelmäßig vorgelegt werden, 
um die Diskussion um BIP, Wachstum und Wohlfahrtsentwicklung wei-
terzuführen. Voraussichtlich im Frühjahr 2012 werden FEST Heidelberg 
und FFU Berlin eine überarbeitete und erweiterte Fassung des NWI vor-
stellen. Der Index muss sich zudem in Vergleichsrechnungen bewähren, 
sowohl innerstaatlich im Bundesländervergleich als auch und vor allem 
international. Bei einer Reihe von Indikatoren wäre eine Verbesserung der 
Datengrundlage sehr wünschenswert. Beispielsweise erfordert der Ein-
bezug von Hausarbeit und ehrenamtlichen Tätigkeiten Daten zur Zeitver-
wendung, die aktuell in Deutschland nur alle zehn Jahre erhoben werden. 
Hilfreich sowohl für eine Verbesserung der Datenlage als auch zur Stei-
gerung der politischen Aufmerksamkeit wäre die Aufnahme des NWI in 
den Indikatorensatz der deutschen Nachhaltigkeitsstrategie. Dieser wird 



88 89

in regelmäßigen Abständen durch das Statistische Bundesamt aktualisiert 
und Politik und Öffentlichkeit vorgelegt. 

Wie gesellschaftliche und ökonomische Prozesse in Kennziffern 
übersetzt werden und in welcher Weise man eine «positive Entwicklung» 
definiert, hat bewusstseinsbildende Folgen. Ein neues, vielseitigeres Maß 
trägt dazu bei, Aspekte jenseits einer einseitigen Wachstumsorientierung 
bewusst zu machen. Es rückt gesellschaftliche Wohlfahrt als zentrales Ziel 
in den Mittelpunkt, macht ihre Entwicklung sicht- und messbar und vergrö-
ßert damit die Chance, dass sich Politik an Werten «jenseits des Wachs-
tums» orientiert. Vorteil eines aggregierten Index ist dabei seine erhöhte 
Sichtbarkeit, die zu einer kreativen und öffentlich wahrgenommenen 
Debatte beiträgt. Dafür sorgt gerade auch der Vergleich mit dem BIP. Der 
NWI leistet so einen Beitrag zur Problematisierung des bisherigen Wachs-
tumsparadigmas, wobei er verhältnismäßig «anschlussfähig» an gewohnte 
Denkmuster ist, indem er etwa die Ausgangsgröße Konsum nicht grund-
sätzlich beschränkt. Sofern negative soziale und ökologische Auswirkungen 
nicht überhand nehmen, steht er dessen Wachstum positiv gegenüber. 

Neben dem Gesamtindex lassen aber auch die enthaltenen Teil-
komponenten zentrale Faktoren und «Stellschrauben» einer Wohlfahrts-
entwicklung erkennen. In den Veröffentlichungen zum NWI werden die 
Komponenten daher auch einzeln ausführlich dargestellt. Der Einbezug 
anderer Quellen von Wohlfahrt kann zudem zur größeren Wertschätzung 
nicht-marktgängiger Aktivitäten beitragen. Die Sichtbarkeit solcher ande-
ren, stetigeren Quellen relativiert dabei auch die einseitige Orientierung 
am Auf und Ab ökonomischer Wachstumsraten. 

Das heißt nicht, dass ein Maß wie der NWI allein ausreicht, um 
gesellschaftliches Wohlergehen zu erfassen und die notwendigen Infor-
mationen für ein politisches Umsteuern zu liefern. Sehr viel detailliertere 
Kenntnisse ökologischer, sozialer und ökonomischer Belange sind notwen-
dig, um informierte Entscheidungen zu treffen. Zudem zeigt der NWI zwar 
Entwicklungsrichtungen an, ob die tatsächliche Entwicklung ausreicht, 
um die Grenzen der ökologischen Tragfähigkeit einzuhalten, ist damit 
aber noch nicht gesagt (insbesondere so lange Umweltbelastungen nur 
begrenzt monetär erfasst werden können). 

Die Frage nach der «realen» Wohlfahrt eines Landes ist vermutlich 
ohnehin nie «objektiv» zu beantworten. Ein Wohlfahrtsmaß, aber auch 
ein Indikatorensystem wird nicht in der Lage sein, alle Aspekte zu berück-

sichtigen – zumal manche wichtigen Dinge sich nicht quantifizieren lassen. 
Doch sollte man sich davon keinesfalls aufhalten lassen. Andere Messin-
strumente erweitern den Blick und liefern wichtige Informationen zur 
politischen Steuerung. Dabei ist neben dem Bewusstsein, dass auch ein 
umfassenderes Maß nicht alles sagt, eines wichtig: Eine breite öffentliche 
Diskussion dessen, was in ein Berichtssystem gesellschaftlicher Wohlfahrt 
einbezogen werden kann und soll. 

Das «richtige» Messen reicht aber natürlich nicht aus, sondern ist nur 
ein kleiner Baustein in der «Großen Transformation»11 der Gesellschaft. 
Wir müssen über Strategien zur Erreichung zukunftsfähiger Wohlfahrt jen-
seits des BIP und möglicherweise jenseits von Wirtschaftswachstum nach-
denken – und sie in Angriff nehmen. Dafür müssen wir national wie global 
einen Interessenausgleich suchen. Ein solcher Ausgleich kann aber nur 
innerhalb von Rahmenbedingungen stattfinden, die nicht von der Ökono-
mie vorgegeben sind. Weder ökologische, ökonomische noch soziale Ziele 
können in diesem Rahmen maximiert werden; es geht vielmehr immer um 
ein «rechtes Maß»12. Ob dieses Umsteuern – insbesondere hin zu einer 
ökologisch tragfähigen Wirtschaftsweise – in weiterem BIP-Wachstum 
resultieren würde, wissen wir heute noch nicht. Es wäre dann aber auch 
nicht mehr so wichtig.

Der vorliegende Text gibt in gekürzter Form den am 24.11.2011 von der 
Verfasserin in Wuppertal gehaltenen Vortrag wieder. Er beruht in weiten 
Teilen auf der ersten Veröffentlichung des Nationalen Wohlfahrtsindex, 
vgl. Diefenbacher/Zieschank (2009): Wohlfahrtsmessung in Deutschland. 
Ein Vorschlag für einen nationalen Wohlfahrtsindex. Dessau: Umweltbun-
desamt, und dessen Aktualisierung, vgl. Diefenbacher/Held/Rodenhäu-
ser/Zieschank (2011): Der Nationale Wohlfahrtsindex – neue Werte für 
2008/2009, Heidelberg/Berlin. 

Anmerkungen, Literatur und Verweise

1	 Siehe «Indikatorenberichte des Statistischen Bundesamtes» unter http://www.bundesre-
gierung.de/Webs/Breg/nachhaltigkeit/DE/Berichte/Berichte.html

2	 http://www.denkwerkzukunft.de/index.php/aktivitaeten/index/Wohlstandsquartett

3 	 http://hdr.undp.org/en/statistics/hdi/ (auf Englisch)



90 91

4 	 Vgl. Wilkinson/Pickett (2009): Gleichheit ist Glück. Warum gerechte Gesellschaften für alle 
besser sind. Berlin: Tolkemitt Verlag.

5 	 Der Schadenskostensatz ist der Methodenkonvention des Umweltbundesamtes entnom-
men, vgl. UBA (Hrsg. 2007): Ökonomische Bewertung von Umweltschäden. Methodenkon-
vention zur Schätzung externer Umweltkosten. Dessau: Umweltbundesamt.

6 	 Vgl. Diefenbacher et al. (2011): Grüne Wirtschaftspolitik und regionaler Wohlfahrtsindex 
für Schleswig-Holstein. Thesen und Empfehlungen. Heidelberg/Berlin: FEST/IÖW/FFU.

7	 Siehe http://www.grossnationalhappiness.com/

8	 http://www.oecdbetterlifeindex.org/

9 	 Vgl. Stiglitz/Sen/Fitoussi (2009): Report by the Commission on the Measurement of Econo-
mic Performance and Social Progress. Online unter http://www.stiglitz-sen-fitoussi.fr/.

10 	 Vgl. Antrag zur Einsetzung der Enquête-Kommission vom 23.11.2010, Bundestags Drucksa-
che 17/3853

11 	 Vgl. dazu auch Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveränderun-
gen (2011): Welt im Wandel: Gesellschaftsvertrag für eine Große Transformation. Berlin: 
WBGU.

12 	 Für Vorschläge, welche Politikinstrumente und gesellschaftlichen Veränderungen denkbar 
sind, siehe bspw. Diefenbacher et al. (2011): Richtung Nachhaltigkeit. Indikatoren, Ziele 
und Empfehlungen für Deutschland. Heidelberg: Reihe FEST für die Praxis, Band 8.

Friederike Habermann

Commons & soziale Infrastruktur

Unter Commons wird gemeinhin zweierlei verstanden: zum einen die 
natürlichen Commons, das heißt Luft oder Wasser (die in der Regel von 
allen genutzt werden können), aber auch Boden oder Wälder (heutzutage 
meist privatisiert) beziehungsweise Ressourcen überhaupt (meist kom-
merziell ausgebeutet); zum anderen digitale Commons, also ohne Profit 
oder Hierarchien produzierte Produkte (dies wird auch peer production 
genannt) im virtuellen Raum, wie Linux oder Wikipedia.

Was Commons sind, ist aber letztlich eine Frage dessen, was wir nor-
mal finden. Das gilt für die natürlichen Commons: Noch finden wir es in 
Deutschland weitgehend normal, in Gewässern baden zu können – den 
Brandenburger Seen beispielsweise aber droht die Privatsierung; beim 
Wandlitzsee ist es schon geschehen. Die Folge: Anleger_innen kann mit 
einem Zaun der Zugang zum Wasser versperrt werden, Stegbesitzer_
innen müssen plötzlich hohe Pachtgebühren aufbringen, eine Gemeinde 
muss für eine Badestelle mit Rutsche sogar 50.000 Euro im Jahr an den 
Eigentümer bezahlen. Und es gilt für die virtuellen Commons: «Wer kennt 
Tim Berners-Lee?», fragt die Commons-Expertin Silke Helfrich gerne. In 



92 93

der Regel niemand. «Wer kennt Bill Gates?» In der Regel alle. Der Unter-
schied? Bill Gates privatisierte die (bei weitem nicht nur) von ihm entwi-
ckelte Software Microsoft; Tim Berners-Lee aber stellte seine Erfindung 
als Open Source allen zur Verfügung. Ist sein Name auch unbekannt, seine 
Erfindung und dessen Kürzel kennen alle: Sie heißen html, oder auch ein-
fach www. Wie aber sähe die Welt heute aus, wenn 1991 Berners-Lee das 
World Wide Web nicht kostenlos allen zur Verfügung gestellt hätte?

Commons zeichnen sich also nicht durch Eigenschaften im Gut selbst 
aus, sondern durch die Art und Weise der gemeinschaftlichen Nutzung. 
Dies wird auch als commoning bezeichnet. Doch während im virtuellen 
Bereich das kommerzielle Lexikon Brockhaus ökonomisch inzwischen 
gegen die peer production bei Wikipedia unterliegt, bestehe bei materi-
eller Produktion keine Konkurrenzfähigkeit der peer production – so wird 
die Beschränkung der peer production auf digitale Commons begründet. 
Das stimmt innerhalb der gegebenen Infrastruktur. Bereits meine For-
schungen zu alternativem Wirtschaften in Argentinien nach dem dortigen 
Finanzcrash von 2001 zeigten: Der Arbeitsgang vom Vorprodukt zum End-
produkt konnte im Rahmen solidarischer Ökonomie gegen die Ausnutzung 
von Billigstlöhnen in den Weltmarktfabriken, darüber hinaus verbunden 
mit Massenproduktion, nicht konkurrieren. Dies muss aber nicht bedeu-
ten, dass Commons nicht auch materielle Produkte umfassen «könnten» 
– im Rahmen einer anderen sozialen Infrastruktur.

In den Wirtschaftswissenschaften galt bis vor kurzem unangefoch-
ten das, was Garrett Hardin 1968 in seinem gleichnamigen Essay mit „The 
Tragedy of the Commons“ bezeichnete. Demnach führe die allgemeine 
Nutzung rivaler Güter1 wie der dörflichen Allmende notwendigerweise 
zu deren Übernutzung und damit Zerstörung. Erst im Jahr 2009 erhielt 
die Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom den Nobelpreis für Wirtschaft 
dafür, dass sie in ihren Arbeiten über common pool resources die Tat-
sache berücksichtigt, dass die daran beteiligten Menschen miteinander 
kommunizieren können – und damit auch kooperieren. Zu der Tragedy of 
the Commons, wie es Garrett Hardin beschrieben hat, kommt es darüber 
hinaus aber nur, wenn eine Privatwirtschaft existiert, die erlaubt, die über 
den eigenen Bedarf angeeigneten Ressourcen in Geld zu verwandeln und 

1	 Sogenannte rivale Güter zeichnen sich dadurch aus, dass ihre Nutzung nicht unbegrenzt 
möglich ist.

als solches anzuhäufen. Ohne diese Möglichkeit hätte niemand daran Inte-
resse, große Herden von Schafen oder Kühen auf die Weiden zu treiben – 
wozu die ganze Arbeit, wenn die Milch doch nur schlecht wird? Es sei denn 
natürlich, die Milch wird im großen Stil weiterverarbeitet; aber wenn dies 
ohne Marktwirtschaft geschieht, dann in einer Form verabredeten Wirt-
schaftens und nicht in Konkurrenz zu anderen Viehbesitzenden. Deshalb 
käme es auch zu keiner Übernutzung.

Tatsächlich ist der Eigentumsbegriff unserer Zeit, der den Aus-
schluss der Nutzung durch andere in der Regel einschließt, erst im Zuge 
des Kapitalismus zur Normalität geworden. Weltweit überwogen auch in 
anderen Kulturen Besitz- oder Nutzungsverhältnisse, die dem Begriff des 
Commons wesentlich näher kommen. Eine historische Betrachtung der 
Eigentumsbegriffe von Gesellschaften vor dem Kapitalismus zeigt, dass 
diese starke Elemente von Commons aufwiesen, da weitgehende gemein-
schaftliche Nutzungsrechte impliziert waren. Commons sind damit auch 
unsere Vergangenheit. Dies gilt es mitzudenken, wenn es um die (weiter 
unten vorgestellten) auf Commons basierenden Prinzipien als Basis für ein 
anderes Leben und Wirtschaften in der Zukunft geht – es sind keine von 
«linken Spinner_innen» an Schreibtischen oder auf Landschollen entwi-
ckelten Ideen, sondern wahrscheinlich das Prinzip, worauf alles in allem 
das Leben und damit die Reproduktion, das Wirtschaften der Menschheit 
größtenteils beruht (hat). 

In gewissem Sinne sind Commons sogar das wesentliche Prinzip der 
Gegenwart: Ein Hamburger, wie er in einem Schnellrestaurant für einen 
Euro verkauft wird, würde 200 US-Dollar kosten, wenn alle externalisier-
ten Folgen darin einberechnet wären. Diese entstehen neben beispiels-
weise öffentlichen Lohnzuzahlungen an die Beschäftigten überwiegend 
durch die Vernutzung von Commons: durch den Klimawandel, durch Fast-
Food-bedingte Krankheiten, durch Luft- und Wasserverschmutzung oder 
durch Bodenschäden im Verlauf des Produktionsprozesses. Ray Anderson, 
Chef der weltweit größten Produktionsfirma für Teppichböden, beschreibt 
in dem Film The Corporation (2003), wie entsetzt er war, als er verstand, 
«just how much stuff the earth has to produce to our extraction process 
to produce a dollar of revenue for our company».

Auch die Patentierung von Biodiversität fällt unter die Aneignung 
von Commons – und damit verbundene «Bestrafungen» für das Verwen-
den traditioneller Reis- oder Kartoffelsorten sowie Heilpflanzen bezie-



94 95

hungsweise fällige Gebühren beim Singen vieler Weihnachtslieder oder 
Geburtstagsständchen in deutschen Kindergärten oder gar auf youtube. 
Die Liste ließe sich nur allzu leicht verlängern. Die private Inbesitznahme 
von Commons ist auch heute Alltag – jedoch weniger durch Individuen 
denn durch Konzerne.

Commons sind also unsere Gegenwart: Das zeigt das Beispiel der 
externalisierten Kosten des Hamburgers. Commons sind auch unsere Ver-
gangenheit, denn eine historische Betrachtung der Eigentumsbegriffe von 
Gesellschaften vor dem Kapitalismus zeigt, dass diese starke Elemente von 
Commons aufwiesen. Und Commons können und sollten unsere Zukunft 
sein: Sie bilden die Basis für ein anderes Leben und Wirtschaften.

Das übliche Argument gegen eine solche auf Solidarität aufbauende 
Wirtschaft lautet: Es scheitert an den Menschen – diese seien egoistisch 
und materiell eingestellt. Doch sind das wirklich dem Menschen inne-
wohnende Eigenschaften? Feministinnen diskutieren seit über zwei Jahr-
zehnten einen poststrukturalistischen Ansatz, der das Verwobensein von 
Menschen mit dem gesellschaftlichen Kontext – sprich: der sozialen Inf-
rastruktur – ebenso theoretisch zu fassen versucht wie die Tatsache, dass 
Menschen diesen Kontext selbst immer wieder herstellen und ihn dabei 
verändern. Dies lässt uns verstehen, wie unsere Körper und (Mit-)Gefühle 
nur zusammen denkbar sind mit all dem, was uns prägt, aber dennoch 
mehr sind als ein leeres Blatt, welches rein passiv vom gesellschaftlichen 
Diskurs beschrieben wird. Sicher sind wir keine autonom denkenden und 
empfindenden Individuen, sondern mit unserem ganzen Sein Teil unserer 
Gesellschaft. Woher aber sollte Mitgefühl kommen, wenn nicht aus uns 
selbst?

Diese Theorie wird inzwischen zunehmend von naturwissenschaftli-
cher Seite gestützt, denn Erkenntnisse der Epigenetik zeigen, wie unsere 
Biologie, einschließlich unserer Gene, gar nicht gedacht werden kann ohne 
jeweilige Umwelteinflüsse. So spricht der US-amerikanische Professor für 
Biologie und Neurologie, Robert Maurice Sapolsky davon, unterschiedli-
che Gesellschaften – individualistische oder kollektivistische – brächten 
ganz unterschiedliche Menschen mit unterschiedlichen Gehirnen und 
unterschiedlichen Denkweisen hervor.

In diesem Sinne gebrauche ich den Ausdruck «Halbinseln» als Räume, 
in denen Menschen sich ein Stück weit eine andere Wirklichkeit erschaf-
fen und ausprobieren, wohin es gehen könnte – und damit als soziale 



96 97

Kontexte, die es Menschen durch die darin gelebten anderen Selbstver-
ständlichkeiten erlauben, sich anders zu entwickeln, als dies außerhalb 
solcher Halbinseln möglich ist. Denn neue Denk- und Handlungshorizonte 
entstehen nur im Zusammenspiel von verändertem materiell-ökono-
mischen Alltag und sich verändernden Identitäten; beides bedingt und 
ermöglicht sich gegenseitig.

Dabei – dies ergab sich im Nachklang meines Buches «Halbinseln 
gegen den Strom. Anders leben und wirtschaften» (2009) über Ansätze 
alternativen Wirtschaftens im deutschsprachigen Raum – zeichnen sich 
derzeit die im Folgenden kurz angerissenen Prinzipien ab, die ich als 
Ecommony bezeichne wegen der Bedeutung von Commons bzw. Gemein-
gütern darin. 

Dies spiegelt sich im ersten Prinzip: Besitz statt Eigentum. Nicht abs-
traktes Eigentum zählt, sondern wer welche Dinge tatsächlich braucht und 
gebraucht. Wer in einer Wohnung wohnt, der besitzt sie auch. «Besitz statt 
Eigentum» kann sich aber auch auf Transportmittel, Werkzeuge, Bücher 
und letztlich alles beziehen. Die rund 60 Umsonstläden allein in Deutsch-
land sind so als Orte zu verstehen, an denen die Dinge nicht von Privatei-
gentum in Privateigentum übergehen, sondern wo sie abgegeben werden, 
weil sie aus dem Besitz jener gefallen sind, die sie nicht mehr benutzen 
– und von anderen wieder in Besitz und Gebrauch genommen werden 
können. Und wenn all dies gemeinschaftlich genutzt wird – warum dann 
nicht auch Produktionsmittel?

Dies geht über in das zweite Prinzip: Teile, was du kannst. Neben 
Dingen können dies auch Fähigkeiten sein (beispielsweise Initiativen, die 
skill sharing betreiben, das heißt Bildung und Wissen miteinander teilen) 
sowie jede Form von Dienstleistungen oder produktiver Tätigkeit. Das 
Prinzip wird unter anderem in Nutzungsgemeinschaften praktiziert, sozu-
sagen Tauschringen ohne Aufrechnung.

Dies wiederum geht über in das dritte Prinzip: Beitragen statt Tau-
schen. Statt die eigenen Fähigkeiten in Quantitäten ummünzen zu müssen, 
wird aus einem Bedürfnis heraus aktiv miteinander gehandelt. Beispiele 
sind neben der hierfür besonders berühmt gewordenen freien Software 
nichtkommerzielle Produktion überhaupt: Bäuer_innen, die ihre Ernte 
ohne Geld und Tauschlogik abgeben, ebenso wie Heilpraktiker_innen, die 
allen Naturheilmedizin zukommen lassen wollen. Nur so kann auch dem 
Dilemma entronnen werden, Versorgungsarbeiten wie Kinderbetreuung 

etc. nicht entweder privatisieren oder aber der Tauschlogik und damit Ent-
fremdung und Rationalisierungsdruck unterwerfen zu müssen.

Dies geht über in das letzte Prinzip: Freiwilligkeit und Offenheit – hier 
schließt sich der Kreis zu dem offenen Zugang der Ressourcen, der am 
Anfang stand. Doch dass weder auf der gebenden noch auf der nehmen-
den Seite Zwang herrscht, bedeutet natürlich nicht, dass es nicht Gegen-
seitigkeit bräuchte, damit eine solche Ecommony als soziale Infrastruktur 
funktionieren kann.



98 99

Thomas Seibert

Für eine Politik öffentlicher Güter 
Erste Annäherungen

Die folgenden ersten Anmerkungen zu einer Politik öffentlicher Güter bezie-
hen sich auf den Rahmen, in dem wir uns bewegen, wenn wir sagen, dass 
Gesundheit ein Recht und ein öffentliches Gut ist, auf das alle den gleichen 
Anspruch haben.1 Dabei ist der Begriff «öffentliches Gut» durchaus nicht 
neu, sondern wird schon sehr lange und in nahezu allen politischen Lagern 
gebraucht. Dass er von links seit einiger Zeit mit einer zuvor nicht gekann-
ten Emphase gebraucht wird, hat mit der ideologischen Hegemonie des 
Neoliberalismus zu tun, der die bereits institutionalisierten öffentlichen 
Güter systematisch privatisieren will. 

Es hat aber auch damit zu tun, dass die Namen, mit denen viele von uns 
ihren politischen Einsatz benannt haben – allen voran der Sozialismus – 
wenigstens in einer Krise sind, dass unklar geworden ist, was mit ihnen 
heute noch aufgerufen werden kann und soll. Für diese Verlegenheit steht 
auch die vor allem in der Bewegung der Sozialforen gebräuchliche Formel 



100 101

«Eine andere Welt ist möglich», die zwar prinzipiell richtig, doch ziemlich 
unbestimmt und von geradezu erschreckender Allgemeinheit ist.

Öffentliche Güter verteidigen und erweitern

Öffentliche Güter verteidigen, sogar vermehren, erweitern und allen – 
wirklich allen! – den Zugang zu öffentlichen Gütern sichern zu wollen, 
stellt da sicherlich eine Konkretion dar: Will der Neoliberalismus den 
gesellschaftlichen Reichtum privatisieren und kommerzialisieren, wollen 
wir, dass die wichtigsten Dinge des Lebens öffentliche Güter sind, die allen 
in gleicher Weise zustehen. Insofern kann die Politik, die wir in Bewegung 
zu setzen suchen, als eine Politik öffentlicher Güter bezeichnet werden. 
Mit einer solchen Politik den Neoliberalismus aufhalten und zuletzt auch 
überwinden zu wollen, verlangt aber, von einer bloß defensiven zu einer 
offensiven Kritik überzugehen. Auch das ist mit einer Politik öffentlicher 
Güter benannt, weil wir damit nicht bloß sagen, was wir nicht wollen, son-
dern programmatisch nennen, wo wir hinwollen.

Offensiv zu werden, verlangt allerdings noch etwas mehr als die – im 
Effekt nicht zu unterschätzende – Etablierung eines neuen Namens des 
Politischen. Tatsächlich verdankt sich der Erfolg der neoliberalen Politik 
der Privatisierung öffentlicher Güter strukturellen Veränderungen unserer 
Gesellschaften, auf die auch wir Antworten geben müssen. Wenn wir eine 
Politik öffentlicher Güter durchsetzen wollen, dürfen wir mit diesen Ant-
worten nicht hinter den Neoliberalismus zurück, sondern müssen über ihn 
hinausgehen. Im Folgenden möchte ich in ein paar Thesen umreißen, was 
zu einer solchen Überschreitung des Neoliberalismus gehört. Ich beziehe 
mich dabei auf Diskussionen der sozialen Bewegungen und der politischen 
Linken in Deutschland, versuche also lediglich zusammenzubringen, was 
anderswo schon artikuliert worden ist.2

Der an das Ende der Systemkonkurrenz gebundene Begriff des «Epo-
chenbruchs» markiert heute eine Umwälzung der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse im globalen Maßstab. Mit der Systemkonkurrenz fiel auch die 
Weltordnung, in der sie ausgetragen wurde. Diese Ordnung schien über 
Jahrzehnte hinweg von der tendenziell weltweiten Durchsetzung großin-
dustrieller Massenproduktion geprägt zu sein, gleichgültig übrigens, ob in 
liberalkapitalistischer, staatssozialistischer oder anderer Form. Auf dem 
Wege «nachholender Entwicklung» sollte dabei zwischen Nord und Süd 

derselbe soziale Ausgleich verwirklicht werden, den die Industriestaaten 
durch ihre Ausgestaltung zum Sozialstaat erreicht hatten. Heute scheint 
dieses Projekt unwiderruflich gescheitert zu sein:

1.	Die von den Industriestaaten betriebene De-Regulierung der Kapi-
tal- und Finanzströme und die Internationalisierung der Arbeitstei-
lung haben die Standort-Konkurrenz zwischen diesen Staaten so weit 
entfesselt, dass sie von Sozial- zu «nationalen Wettbewerbsstaaten» 
(J. Hirsch) werden mussten. Um den Preis des Rück- und Abbaus sozi-
alstaatlicher Funktionen geht es diesen nur noch um die Durchsetzung 
bestmöglicher Verwertungsbedingungen für ein transnational freige-
setztes Kapital.

2.	Die Internationalisierung der Arbeitsteilung hat zu einer strukturellen 
Massenerwerbslosigkeit geführt, mit der die materielle Grundlage bis-
heriger Sozialstaatlichkeit – die Verallgemeinerung der Lohnarbeit zur 
tendenziell weltumspannenden «Vollbeschäftigung» – hinfällig gewor-
den ist.

3.	 In den Staaten des globalen Südens führte dies zum Scheitern ihrer 
«nachholenden Entwicklung». Die mit dem Anschluss an den Welt-
markt erfolgte Zerstörung traditioneller Subsistenz verschärft die Krise 
in einer Verelendungsdynamik katastrophischen Ausmaßes.

4.	 Im Norden wie im Süden kommt es zur Prekarisierung immer größerer 
Teile der Gesellschaft. Weltweit müssen Millionen in informellen Schat-
tenökonomien überleben. Wiederum für Millionen kann selbst dies nur 
durch Arbeitsmigration erreicht werden. Dabei wächst die Zahl derje-
nigen, die gänzlich von der Hilfe anderer abhängig sind – Kriegs- und 
Gewaltopfer, Vertriebene, Flüchtlinge, Alte, Kranke und Kinder. Ohne 
jeden Rechtsanspruch können diese Menschen nur noch auf die Unter-
stützungsleistungen humanitärer Organisationen zählen.

5.	 Die Schattenökonomien gehen fließend in gewaltdurchherrschte Ökono-
mien der Kriminalität und des sozialen Kriegs über, die in immer mehr 
Gesellschaften zur Grundlage der gesellschaftlichen Reproduktion wer-
den und zu einer vollständigen Zerstörung des Sozialen tendieren.



102 103

Im dritten Jahrzehnt neoliberaler Globalisierung kann die selbst in 
den entwickelten Industriegesellschaften nie wirklich verallgemeinerte 
Lohnarbeit folglich nicht mehr der zentrale Zugang zu den Ressourcen des 
gesellschaftlichen Lebens und den Systemen seiner solidarischen Siche-
rung sein. Zugleich ist eine solidarische Sicherung der Teilhabe am gesell-
schaftlichen Leben im nationalstaatlichen Rahmen allein weder zu vertei-
digen noch gar auszubauen – es sei denn, man akzeptiere die strukturelle 
Ausgrenzung der Mehrheit der Weltbevölkerung.

Arbeit und soziale Sicherung müssen entkoppelt werden

Soll soziale Sicherung und gleiche Teilhabe aller am gesellschaftlichen 
Reichtum zum Medium und Ziel von Politik zugleich werden, darf unter 
den gegebenen Umständen Lohnarbeit nicht mehr die Grundlage sein. 
Sozialpolitik hat dann nicht mehr die Reproduktion von Arbeitskraft und 
auch nicht mehr die Umverteilung zwischen Gewinnen und Löhnen zum 
Ziel, sondern den von zuvor erbrachter Arbeitsleistung unabhängigen 
gleichen Zugang aller zu den öffentlichen Gütern – unabhängig davon 
also, ob jemand in einem formellen Arbeitsverhältnis steht oder nicht. 
Das heißt, Arbeit, Einkommen und soziale Sicherung, bisher intrinsisch 
miteinander verbunden, müssen entkoppelt werden. Grundlage meines 
Zugangs zu den öffentlichen Gütern ist dann nicht mehr, dass ich ein auf 
Lohnarbeit basierendes Einkommen erwirtschafte, sondern nichts als 
der Umstand, BürgerIn meiner Gesellschaft zu sein. Tatsächlich ergibt 
sich dies logisch aus dem vollen Begriff öffentlicher Güter, bei denen es 
sich um kollektive Güter handelt, von deren Gebrauch und Besitz nie-
mand ausgeschlossen werden darf und die alle gleichzeitig nützen kön-
nen. Während dies als Beispiel für Autos offensichtlich nicht gelten kann, 
gilt es zwingend, um ein anderes Beispiel zu nennen, für den Zugang zu 
einer gesunden Umwelt. Zu einer solchen wiederum gehören weitere, 
ebenfalls allein öffentlich, d.h. egalitär zu gebrauchende Güter: Frieden, 
Sicherheit, Gerechtigkeit und Gesundheit. Sollen diese tatsächlich allen 
zugänglich sein, braucht es bestimmte öffentliche Güter wie etwa eine 
die freie Teilhabe am gesellschaftlichen Leben ermöglichende Bildung, 
zureichenden Wohnraum, wirklichen Zugang zu den gesellschaftlichen 
Tätigkeiten und zum gesellschaftlichen Leben, kurz: zu allem, was man 
nach der Bestimmung des Projekts www.links-netz.de «Infrastruktur 



104 105

der Gesellschaft» oder «soziale Infrastruktur» nennen kann. In nuce: 
Zum öffentlichen Gut muss alles das werden, was allen in gleicher Weise 
unentgeltlich zur Verfügung stehen muss, sollen die von den politischen, 
sozialen und wirtschaftlichen Menschenrechten umrissenen basalen 
öffentlichen Güter tatsächlich garantiert sein.

Zweifellos ist eine solche Grundkonzeption von Sozialpolitik nicht 
wirklich neu: bringt sie doch nur auf den Punkt, was im Begriff des öffent-
lichen Guts immer schon angelegt war. Neu ist lediglich die materielle 
Bestimmung des Zugangs: Basierte dieser Zugang bisher auf Arbeit und 
Arbeitseinkommen, folglich auf Systemen der vom Arbeitslohn abhängi-
gen Versicherung und einer Umverteilung zwischen Gewinnen und Ein-
kommen, muss er künftig in Abhängigkeit von der Leistungskraft steuer-
finanziert werden. Unter den Bedingungen struktureller Massenerwerbs-
losigkeit gehört dazu allerdings auch, Steuern nicht mehr von Personen, 
sondern von Betrieben und Haushalten zu erheben, und dort nicht von der 
Position, die «Einkommen», sondern von der, die «Gewinn» genannt wer-
den kann. Dabei gilt, und auch dies ist alles andere als eine neue Regelung: 
Hohe Steuern zahlt, wer hohe Gewinne, niedrige oder gar keine Steuern 
zahlt, wer niedrige oder gar keine Gewinne erwirtschaftet. Hinzuzurechnen 
wären dann Abgaben auf sämtliche Güter, die eben keine öffentlichen, son-
dern nach wie vor private Güter wären: Abgaben, die immer dann beson-
ders hoch sein können, wenn solche privaten Güter in ihrer Herstellung, 
ihrer Verteilung und ihrem Gebrauch öffentliche Güter – beispielsweise das 
öffentliche Gut Gesundheit – einschränken oder gefährden.

Grundeinkommen und entgrenzte Bürgerschaft

Eine solche Politik ist ganz offensichtlich weder utopisch – sie ist nicht 
einmal antikapitalistisch und jedenfalls in den «entwickelten» Staaten im 
Prinzip umstandslos umzusetzen. Genauer besehen sind dabei allerdings 
stets die folgenden drei Radikalisierungen mit zu denken:

1. Ist der Zugang zu öffentlichen Gütern nicht mehr an Lohnarbeit, sondern 
an Bürgerschaft gebunden, brauchen wir einen entgrenzten Begriff der 
Bürgerschaft. Zur Entkopplung von Arbeit, Einkommen und sozialer 
Sicherung gehört derart die Entkopplung von Bürgerschaft und Natio-
nalität. BürgerIn der Republik ist dann, wer auf ihrem Territorium lebt.

2. Ist der Zugang zu öffentlichen Gütern schon deshalb nicht mehr an eine 
zuvor erbrachte Arbeitsleistung zu binden, weil immer weniger Men-
schen formelle Arbeit finden, muss die unentgeltlich bereit gestellte 
soziale Infrastruktur durch eine individuelle Grundsicherung ergänzt 
werden, die selbst ein öffentliches Gut sein und deshalb jeder Bürgerin 
und jedem Bürger am Ort der Niederlassung die Teilhabe am gesell-
schaftlichen Leben sichern muss. Da allerdings auch ein bedingungslos 
zugeteiltes Grundeinkommen nicht die Überwindung prekärer Lebens-
bedingungen garantiert und seine konkrete Höhe deshalb notwendig 
ein strategischer Einsatz gesellschaftlicher Auseinandersetzungen sein 
wird, wären solche Auseinandersetzungen mit Politiken zu verbinden, 
deren strategisches Ziel die Demokratisierung der weltgesellschaftli-
chen Arbeitsteilung auf dem Weg struktureller Arbeitszeitverkürzun-
gen ist.

3.	Soll die soziale Infrastruktur öffentlicher Güter staatlich garantiert 
werden, darf diese Garantie auch in dem Sinn nicht mehr national 
beschränkt sein: Auch wenn eine Politik öffentlicher Güter bis auf Wei-
teres auf nationale Staaten angewiesen ist, treibt sie in der Tendenz 
über nationalstaatliche Politik hinaus. Insofern liegt die einzig ange-
messene Antwort auf die neoliberale Globalisierung in der Globalisie-
rung von Politiken öffentlicher Güter. Ein Ziel, für das zu streiten sich 
lohnt.

Dieser Beitrag erschien in ak – analyse & kritik – zeitung für linke Debatte 
und Praxis / Nr. 507 / 16.6.2006.

Anmerkungen, Literatur und Verweise

1	 Eröffnungsvortrag zum Seminar «Gesundheit, Medikamente und Forschung als öffentliches 
Gut» auf dem Europäischen Sozialforum in Athen, veranstaltet in Kooperation des People‘s 
Health Movements und des European Network for the Right to Health mit medico interna-
tional, der BUKO-Pharmakampagne und der Rosa Luxemburg-Stiftung am 5.5.06

2	 Vgl. dazu die fortlaufenden Publikationen des Internetprojekts www.links-netz.de. Teile 
des Vortrags sind dem Thesenpapier Jenseits des nationalen Sozialstaats: Weltbürgerliche 
Solidarität von medico international entnommen, vgl. www.medico-international.de/hin-
tergrund/almaata/Soz.Sicherung.pdf.



106 107

Autor_innen

Frank Braßel
Historiker und Autor, war von 2005 bis 2011 als Fachkraft für den deut-
schen Evangelischen Entwicklungsdienst (EED) im unabhängigen Agrarfor-
schungszentrum SIPAE in Quito/Ecuador und ist zudem bei Oxfam aktiv.

Gert Eisenbürger
geb. 1960, ist Redakteur der Zeitschrift »ila« in Bonn. Seine inhaltlichen 
Schwerpunkte sind die politischen Entwicklungen in Lateinamerika, die 
Beziehungen zwischen Deutschland und Lateinamerika und das Exil von 
EuropäerInnen in Lateinamerika (1933-45) sowie von Lateinamerika
nerInnen in Europa (1973-1990). Zahlreiche Veröffentlichungen zu Latein-
amerika in Büchern und Zeitschriften, zuletzt gab er zusammen mit Britt 
Weyde, Stefan Thimmel und Theo Bruns das Buch «Uruguay – Ein Land in 
Bewegung» (Berlin/Hamburg 2010) heraus.

Thomas Fatheuer
hat Sozialwissenschaften und klassische Philologie in Münster studiert. 
Von 1992 bis 2010 lebte er in Brasilien, wo er von 2003 bis Juli 2010 das 
Büro der Heinrich-Böll-Stiftung leitete. Vorher arbeitete er in Projekten 
zum Waldschutz im Amazonasgebiet. Zur Zeit lebt er als Autor und Berater 
in Berlin. Die Teilnahme an den Debatten des Weltsozialforums 2006 in 
Belém und dem alternativen Klimagipfel 2010 in Cochabamba motivierten 
ihn, sich mehr mit dem Konzept des Buen Vivir zu beschäftigen.



108 109

Dirk Gebhardt
ist Referent für Soziales bei Eurocities, dem Netzwerk europäischer Groß-
städte in Brüssel.

Friederike Habermann
ist Ökonomin, Historikerin sowie Dr. phil. der Politikwissenschaften und 
arbeitet frei.

Andrej Holm
forscht und lehrt am Arbeitsbereich Stadt- und Regionalsoziologie des Ins-
tituts für Sozialwissenschaften der Humboldt-Universität zu Berlin und ist 
in verschiedenen stadtpolitischen Initiativen aktiv.

Christa Müller, Dr.
ist Soziologin und Geschäftsführende Gesellschafterin der Stiftungsge-
meinschaft anstiftung & ertomis und der Stiftung Interkultur. Sie forscht zu 
nachhaltigen Lebensstilen und neuen Wohlstandsmodellen. 2011 gab sie 
das Buch «Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt» 
heraus und kuratierte die Ausstellung «Die Produktive Stadt – Designing 
for Urban Agriculture» (TU Berlin und TU München).
www.anstiftung-ertomis.de // www.stiftung-interkultur.de //
www.urban-gardening.eu

Niko Paech, apl. Prof. Dr.
Wirtschaftswissenschaftler, vertritt den Lehrstuhl für Produktion und 
Umwelt an der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg. Er forscht in den 
Bereichen Klimaschutz, Konsum, Sustainable Supply Chain Management, 
Nachhaltigkeitskommunikation, Innovationsmanagement und Postwachs-
tumsökonomik. Er ist Vorsitzender der Vereinigung für Ökologische Öko-
nomie (VÖÖ), gehört dem Post Fossil Institut (PFI), dem Oldenburg Center 
for Sustainability Economics and Management (CENTOS) sowie dem wis-
senschaftlichen Beirat von Attac an.

Dorothee Rodenhäuser
ist Politik- und Wirtschaftswissenschaftlerin und arbeitet im Bereich «Frie-
den und Nachhaltige Entwicklung» des Instituts für interdisziplinäre For-
schung FEST e. V. in Heidelberg. Ihre Arbeitsschwerpunkte sind alternative 

Wohlfahrtsmessung und Indikatoren nachhaltiger Entwicklung sowie die 
wissenschaftliche Begleitung von Klimaschutzprojekten, insbesondere 
des kirchlichen Kompensationsangebots Klima-Kollekte.

Thomas Seibert
Philosoph, Mitarbeiter von medico international, lebt in Frankfurt.

Michelle Wenderlich
hat Politik in Berlin studiert, ist seit 2009 bei gegenstromberlin aktiv und 
interessiert sich insbesondere für Möglichkeiten partizipatorischer Demo-
kratie, neue Formen von Staatlichkeit und Klimagerechtigkeit. Sie kommt 
ursprünglich aus New York, hat ihren Master in Public Policy gemacht und 
arbeitet zusätzlich als freischaffende Musikerin.



110 111

nahuasc r ip t
Nahua Script 12
LandLos. Berichte und Gespräche zur Landfrage
in Nicaragua und Mittelamerika.

«In der sandinistischen Vorzeit gab es keine Notwendigkeiten für selbstorganisierte 
Projekte, denn es war immer Arbeit in Überfluß da. Mit der neuen Regierung gab es 
eine brutale Arbeitslosigkeit in ganz Nicaragua, und wir haben mit dem Kampf um das 
Land begonnen, um zu überleben.»
Die bäuerliche Produktionsweise mit dezentraler Organisation, ressourcenscho-
nender Ökologie und gesellschaftlicher Ernährungssouveränität bietet nachhaltige 
Produktionsstrukturen. Die unmittelbaren Produzent_innen können sich der Export
orientierung und damit verbundener national-staatlicher wie auch privatwirtschaft-
licher Organisation entledigen, sie bilden neue Wirtschaftssubjekte mit sozialer Ori-
entierung. Der Sandinismus der 80er Jahre hat die bewußtseinsmäßigen Grundlagen 
geschaffen, der neoliberale Staat die ökonomischen Notwendigkeiten. 1995. 144 S. 

Nahua Script 13
Recht auf Stadt –
Gemeinwohlorientierte Selbstorganisation in Lateinamerika

Diese Broschüre ist das Ergebnis einer mehrmonatigen Reise durch Lateinamerika. 
Überall – in Uruguay, Argentinien, Bolivien, Peru, Ecuador, Kolumbien und Venezuela 
– wurden wir offen und freundlich empfangen, konnten Kontakte knüpfen, Besichti-
gungen durchführen und Interviews führen. Dabei wollen wir die Ansatzpunkte für 
städtische Selbstorganisation im Dialog mit den Akteur_innen darstellen. Die aufge-
führten Beispiele aus Lateinamerika vermitteln Erfahrungen und geben Antworten 
(aus dem Munde der Beteiligten) auf Fragen, die sich auch für uns stellen. Sind die 
Übernahme von Selbstverantwortung in Ergänzung staatlicher Daseinsvorsorge, die 
Delegation von Entscheidungsmacht an aktive Bürger_innen, die Wieder-Aneignung 
des öffentlichen Raumes, die Produktion von Gemeingütern in sozialer Orientierung 
auch ein Modell für deutsche Kommunen? Dezember 2011. 112 S.

Hrsg.: Informationsbüro Nicaragua e.V.



112

Das Informationsbüro Nicaragua gehört zu den ältesten Organisationen 
der Nicaragua-Solidaritätsbewegung. 1978 – während des sandinisti-
schen Befreiungskampfes gegen die Somoza-Diktatur – gegründet, war 
es eine Art Koordinierungsstelle von den mehr als 300 Nicaragua-Soli-
gruppen in der BRD. Unsere Geschichte war bis in die 1990er Jahre eng 
verknüpft mit den Konjunkturen der Solidaritätsbewegung zu Mittelame-
rika und speziell zu Nicaragua.
Heute liegen die Arbeitsschwerpunkte des Infobüros im Bereich der 
entwicklungspolitischen Bildungs- und Informationsarbeit zu Latein-
amerika und in der Zusammenarbeit und Förderung von Basisinitiativen 
in Nicaragua. Wir geben Publikationen heraus, unterhalten ein öffent-
lich nutzbares «Dritte-Welt»-Archiv, vermitteln Referent_innen, führen 
Besuchsreisen mit lateinamerikanischen Gästen durch und organisieren 
Aktionen und Seminare.
Laufende Projekte sind die Bildungsprogramme Fokuscafé Lateiname-
rika und Bildungslabor Lateinamerika, deren Themenspektrum von 
Geschichte und Klischees, Ökonomie und Migration über Eine Welt bis 
Klimawandel und Umweltkonflikte reicht. Die Materialien dieser interak-
tiven und partizipativen Methoden des Globalen Lernens zur schulischen 
und außerschulischen Bildungsarbeit richten sich an Bildungsarbeiter_
innen, Lehrer_innen und alle Interessierten. Zudem bietet das Infobüro 
die Ausstellung ÜberLebensWelten an, die Maquilaarbeiterinnen, Land-
frauen und Menschen aus der Überlebensökonomie Nicaraguas sprechen 
lässt; das Ausstellungsprojekt wird ständig aktualisiert. Mit Veranstal-
tungsreihen wie dem Wuppertaler Süd-Nord Kolloquium «Her mit dem 
guten Leben!» (2011) und den Wuppertaler Lateinamerikatagen (2010) 
bringen wir aktuelle inhaltliche Schwerpunkte in den öffentlichen Fokus.

Informationsbüro Nicaragua e.V.
Deweerthstr. 8
42107 Wuppertal
Tel.: 0202-30 00 30
Mail: info@informationsbuero-nicaragua.org
www.informationsbuero-nicaragua.org

INFORMATIONSBÜRO
NICARAGUA e.V.


	Nahua-Script 14_Cover_01_ganz.pdf
	Nahua_Script 14_15_Webversion

